Historia de la Filosofia

Aprueba filosofia sin morir en el intento






@050

En agradecimiento a todos aquellos que me animaron a profundizar en la
filosofia; familiares y amigos sin cuyo apoyo no habria podido hacer esta
labor.

A mis profesores de filosofia, de Bachillerato y de Universidad; que fueron el
faro que alumbraron la bruma conceptual filoséfica.

A Jesus Hueso, quien puso el germen de estos apuntes; y a Lola Cabrera, cuya
investigacién grupal en torno a las filésofas olvidadas ha servido para
ponerlas de relieve entre mis alumnos.

De nobis ipsis silemus.

"En efecto, los hombres —ahora y desde el principio— comenzaron a filosofar
al quedarse maravillados ante algo, maravilldndose en un primer momento
ante lo que cominmente causa extrafieza y después, al progresar poco a poco,
sintiéndose perplejos también ante cosas de mayor importancia.”

Aristételes, Metafisica

"El estupor se apodera de mi al ver que los hombres van a contemplar las
cumbres de los montes, las enormes olas del mar, las amplias corrientes de los
rios, la inmensidad del océano y la rotacién de los astros, y se olvidan de si
mismos"

San Agustin, Confesiones

"Las observaciones y los cdlculos de los astrénomos nos han ensefiado
muchas cosas admirables, pero lo mas importante es, sin duda, el habernos
revelado el abismo de nuestra ignorancia. Sin tales conocimientos, la razén
humana nunca hubiese pensado que ese abismo fuese tan grande"

Immanuel Kant, Critica de la razén pura

"El asombro, en cuanto TaBog, es la apxn de la filosofia. La apyrj nombra
aquello de donde procede algo. Pero este "de dénde" no es abandonado en el

momento de su partida; antes bien, la apyr| se convierte en aquello que domina
sin cesar. (...) El asombro sostiene y domina la filosofia desde el principio
hasta el final."

Heidegger, Qué es la filosofia






LA FILOSOFiA ANTIGUA:

Ahdera

- Clazomene
; Efeso
.!ilﬂtl:_l_

-~ il
Principales ciudades de las que son originarios los primeros fildsofos en las que se desarrolla la filosofia

antigua.
1. El origen de la filosofia (paso del “mito” al “logos”)

Porlo general los fil6sofos griegos han considerado que la filosofia nace con Tales de Mileto, dentro del grupo
de los que llamaron “Siete sabios” alla por el siglo VIl a.C. La filosofia surge como la forma de pensamiento
racional por excelencia, es decir, una forma de pensamiento que no recurre a la accién de elementos
sobrenaturales para explicar la realidad y que rechaza el uso de una l6gica ambivalente o contradictoria.

Se produce un desarrollo del pensamiento filoséfico a partir del pensamiento mitico y religioso. Segin esta
hipotesis la filosofia seria el resultado de la evolucidn de las formas primitivas del pensamiento mitico de la
Grecia del siglo VIl antes de Cristo. En la filosofia el mito esta racionalizado. El mito es animista, magico,
recurre a lo invisible como fundamento de lo visible, acepta lo sobrenatural y lo extraordinario. La cosmologia
de los primeros fil6sofos modifica su lenguaje y cambia de contenido: en lugar de narrar los acontecimientos
sucesivos, define los primeros principios constitutivos del ser; en lugar de presentarnos una lucha de dioses
nos ofrece un intercambio mecanico de procesos o fendmenos naturales. ¢Cuales son las condiciones bajo
las que se produce este cambio?

El nacimiento de la filosofia es explicable aduciendo causas histéricas y sociales.

a. La inexistencia de una casta sacerdotal en Grecia, eliminando la posibilidad de instaurar un dogma
religioso accesible sélo a los que pertenecen a la casta sacerdotal.

b. La expansién de la ciudad, unida al auge econémico derivado del comercio fundamentalmente,
supone el advenimiento del ciudadano, circunstancia paralela al nacimiento y desarrollo de la filosofia.

c. La importancia del linaje deja paso a la prioridad de la Polis, de la comunidad, lo que suele ir
acompanado de una organizacion politica que reclama la publicidad. El saber es trasladado a la plaza,
en plena dgora, siendo objeto de un debate pudblico donde la argumentacién dialéctica terminara por
predominar sobre la iluminacién sobrenatural.

Esta edad puede dividirse en tres periodos: Uno cosmolégico, de andlisis de la naturaleza (Presocraticos);
otro antropolégico, centrado en el descubrimiento del ser humano (Sofistas y Sécrates) y un periodo ético
(helenismo). Dentro del antropoldgico, sobresalen Platén y Aristteles como autores multidisciplinares, que



abordan multitud de inquietudes.

“La mayoria de los primeros filésofos creyeron que los Unicos principios de todas las cosas eran de
especie material, pues aquello a partir de lo cual existen todas las cosas y de lo que se generan y el
término en que se corrompen, permaneciendo la sustancia, pero cambiando en sus accidentes, dicen

que es elemento y principio de las cosas y, por esto, creen que nada se genera ni se destruye, ya
que se conserva siempre tal naturaleza... Es necesario, pues, que haya alguna naturaleza, dnica o

multiple, de la que se generan las demas, conservandose ella.”
Aristételes, Metafisica, | 3,983 b 6

2. La Escuela de Mileto:

La continuidad de la reflexidn filoséfica de Tales, a través de Anaximandro y Anaximenes, dio lugar a que se
les agrupara en la llamada "Escuela de Mileto", cuyas principales caracteristicas podriamos resumir como
sigue:

a. Losmilesios, también llamados "fisicos", se preocupan por determinar el principio ultimo de la realidad
(ARKHE), plantedndose por lo tanto el problema de la unidad en la diversidad. El arkhé no es solo el
principio de las cosas, pues es también fundamento y final de las cosas, esto es; cuando en Tales
veamos que su arkhé es el agua, significa que nuestro origen es el agua, nuestro fundamento (lo que
nos sostiene) es agua, y terminaremos convirtiéndonos en agua.

b. Esa primera causa de lo real tiene que ser eterna y de caracter material: no hay en ellos idea de
"creacién”, de comienzo absoluto. Para los grieqos, la historia no es lineal, sino circular, por lo que
todo lo que sucede hoy, se repetird dentro de un tiempo, y ya ha sucedido anteriormente.

c. Suexplicacién es de cardcter racional (logos): Hay algun tipo de ley que regula el funcionamiento del
universo y es posible encontrarla mediante la razén, rechazando el mito.

d. Por dltimo, no hay una distincién clara entre ciencia y filosofia, entendidos los términos en sentido
actual.

2.1. Tales de Mileto (624a-546 a.C.):

Al mds importante de los siete sabios, junto con Solén de Atenas, se le atribuye
la afirmacién "todo es agua”, que se ha interpretado en el sentido de que Tales
afirmaba que el agua era el elemento originario de la realidad, el principio de
todas las cosas, o bien en el sentido de que todas las cosas estaban constituidas
o formadas por agua.

¢De dénde procede esta idea? La mayoria de los autores tiende a atribuirle un
origen experimental, bien derivado de la experiencia de lo humedo y de la
importancia de la humedad en el desarrollo de la vida, o bien de la observacidon
de la evaporacion del agua, que hace que este elemento se transforme en otro.
En todo caso fue el primero que planted la cuestidn de la naturaleza ultima del
mundo, concibiendo las cosas como formas cambiantes de un primer y Unico
elemento: el agua.

Lo importante de lo que nos ha llegado de su pensamiento es que concibié la nocién de |la unidad en la
diversidad, intentando explicar a partir de ella las diferencias que se perciben en la multiplicidad de lo real, y
que dicho principio o "ARKHE" era de caracter material.

Tales es considerado el primer filésofo por cuanto, frente a las explicaciones de la realidad de cardcter mitico
y religioso, nos ofrece por primera vez una explicacién basada en la razén, sin apelar a entidades
sobrenaturales para explicar lo real.




2.2. Anaximandro de Mileto (610a-545 a.C.):

Al igual que Tales, buscé el elemento primordial y basico a partir del que se ha
generado la realidad; pero, a diferencia de él, consideré que dicho elemento o
"arkhé" (término que, al parecer, fue Anaximandro el primero en utilizar) no
podia estar constituido por ninguno de los elementos conocidos, como el
agua, ni tampoco por ninguna clase particular de materia.

Si ese primer elemento era la causa material de todo lo existente dicho
principio no podia identificarse con ninguna materia particular, siendo su
principio una materia indeterminada, indefinida, ilimitada, a la que
Anaximandro da el nombre de "dpeiron” (lo indeterminado], indeterminacién
a partir de la cual la materia va adquiriendo diversas cualidades.

En la medida en que Anaximandro se nieda a identificar esta primera causa
con un elemento material particular su pensamiento supondra un avance con
respecto a Tales, pues significa un considerable esfuerzo de abstraccion y
coherencia racional.

2.3. Anaximenes de Mileto (585a-524 a.C.):

Anaximenes considera que el arkhé es una realidad determinada: el aire.
Probablemente haya tomado esta eleccién a partir de la importancia del
fenémeno de la respiracién; el movimiento del aire es el que da origen a todo
lo que existe, mediante los procesos de "condensacién” y "rarefaccién"
(calentamiento).

Por condensacidn del aire se forman las nubes; si las nubes se condensan se
forma el agua; la condensacién del agua de ludar a la constitucidn del hielo,
de la tierra; y la condensacién de la tierra da lugar a la constitucion de las
piedras y los minerales; el proceso inverso lo representa la rarefaccién: piedra,
tierra, agua, nubes, aire y, por ultimo, la rarefaccién del aire produciria el
fuego.

Encontramos en Anaximenes un intento de explicar el mecanismo de
transformacién de unos elementos en otros, del que no disponian Tales ni
Anaximandro. Pero al igual que ellos, insiste en afirmar una causa material como principio del mundo vy, por
lo tanto, en tratar de llevar a la unidad la diversidad de la realidad observable.

3. Los Pitagéricos:

La filosofia de Pitagoras se desarrolla en una doble vertiente: una mistico-
religiosa y otra matematico- cientifica.

Por lo que respecta a la primera, el eje central esta representado por la
teoria de la trasmidracién de las almas:; segin ella, las almas son
entidades inmortales que se ven obligadas a permanecer en cuerpos
reencarnandose sucesivamente pasando de unos a otros durante un
periodo de tiempo indeterminado, hasta superar el proceso de
reencarnaciones gracias a la purificacién (catarsis), que culmina en el
regreso del alma a su lugar de origen. Para ello, era necesario observar
numerosas reglas de purificacion, por ejemplo, la abstinencia de la carne,
asi como

diversas normas rituales y morales. Esta teoria sera adaptada
posteriormente por Platén, constituyendo un elemento importante de su
fllosoﬂa Respecto a la vertiente matematico-cientifica, Pitagoras afirmaba que los ndmeros eran el principio
(arkhé) de todas las cosas. Parece, ademas, que los pitagdricos concibieron los niimeros espacialmente,
identificando el punto geométrico con la unidad aritmética. Las unidades tendrian, pues, extensién espacial

B e 1




y podrian ser consideradas, como dice Aristételes, como el elemento material de las cosas. También en su
vertiente matematica los pitagéricos influirdn en Platén.

“Pitagoras fue el primero en usar la palabra “filosofia” y se llamé a si mismo fildsofo en una conversacién
gue mantuvo en Sicién con Ledn, el tirano de la ciudad, o en Fliunte, pues nadie, dijo él, era “sabio”
excepto Dios. Y decia que la vida se parece a unos juegos atléticos, donde unos acuden a competir,
otros a comerciar, pero los mejores vienen como espectadores. De igual modo, en la vida los hombres

serviles andan a la caza de la gloria o la ganancia, mientras que los filésofos se afanan sélo por la
[contemplacidn de la] verdad.”

DIGGENES LAERCIO VIII, 8

4. Heraclito y Parménides: El problema del cambio.

4.1. Herdclito de Efeso (544a - 484 a.C.):
Respecto a los contenidos esenciales de su interpretacion de la
naturaleza, podemos destacar:

a. La afirmacién del cambio, o devenir, de la realidad ("Este cosmos
[el mismo de todos] no lo hizo ningun dios ni ningdn hombre, sino
que siempre fue, es y serd fuego eterno, que se enciende segun
medida y se extingue segun medida”). Las afirmaciones de que
"todo fluye" y "no se puede bafiar uno dos veces en el mismo rio"
se las atribuye Platén libremente en sus didlogos, sugiriendo la
correspondiente consecuencia: "nada permanece".

b. Este cambio se produce por la oposicidn de elementos contrarios,
que es interpretada por Heraclito como tensién o guerra entre los
elementos). Surde asi una interpretacion de la realidad como algo
“polémico” (de moAepog (p6lemos), guerra), una lucha entre
principios opuestos: “noche dia, verano invierno, guerra paz, saciedad hambre”.

“Lo que se opone se une; de las cosas diferentes [nace] la mas bella armonia”
(DK 22B8)

c. Ahora bien, esa "guerra” estd sometida a una ley universal, el Logos, (que podemos interpretar como
razon, proporcion...) que requla todo el movimiento de la realidad conduciéndolo a la armonia, y
unificando asi los elementos opuestos; de donde se sigue la afirmacién de la unidad ultima de todo lo
real.

d. El fueqo seria la forma arquetipica de la materia, concebido como constitutivo mismo de las cosas,
por su misma estructura activa, lo que garantiza tanto la unidad de los opuestos como su oposicién.

“Aunque este "logos" existe siempre, los hombres son incapaces de comprenderlo, tanto antes de
haberlo oido, como después de haberlo oido. En efecto, aunque todas las cosas acontecen segln este
"logos", parecen inexpertos, a pesar de experimentar palabras y acciones como las que yo describo,
cuando distingo cada cosa segln su naturaleza y digo cémo es. Pero a los demas hombres les pasan
inadvertidas cuantas cosas hacen despiertos, del mismo modo que se olvidan de cuanto hacen
dormidos.”

(DK 22 B 1)




4.2. Parménides de Elea (540a-470a.C.):

Podemos resumir el fundamento de su pensamiento en la afirmacién del ser
. &L f = R el rechazo del cambio. El ser es uno, y la afirmacién de la multiplicidad que
S AT - implica el devenir, y el devenir mismo, no pasan de ser meras ilusiones.
W %7 Presenta dos caminos para acceder al conocimiento: la via de la verdad y la
=%, viadelaopinion. Solo el primero de ellos es un camino transitable, siendo el
/ seqgundo objeto de continuas contradicciones y apariencia de conocimiento.
a. La via de la opinidn parte de la aceptacién del no-ser, lo cual para
Parménides resulta inaceptable, pues el no-ser no es. Y la nada nunca podria
ser el punto de partida de ninglin conocimiento. Por lo demds, lo gue no es,
no puede ser pensado, ni siquiera "nombrado”. Ni el conocimiento ni el
o TR lenduaje permiten referirse al no-ser, ya que no se puede pensar ni nombrar

A £ g ~ loquenoes.
b. La via de la verdad nos permite alcanzar el conocimiento; esta basada
en la afirmacién del ser: el ser es, y en la consecuente negacién del no-ser: el no-ser no es.

Caracteristicas del ser:

I.  Parménides afirma la unidad e identidad del ser. La afirmacién del ser se opone al cambio, al devenir,
y a la multiplicidad. La afirmacién de que algo cambia supone el reconocimiento de que ahora "es"
algo que "no era" antes, lo que resultaria contradictorio y, por lo tanto, inaceptable.

ll.  El ser es ingénito, pues, dice Parménides “; qué origen le buscarias? Si dices que procede del ser
entonces no hay procedencia, puesto que ya es; y si dices que procede del "no-ser" caerias en la
contradiccién de concebir el "no- ser " como "ser”, lo cual resulta inadmisible. Por la misma razén es
imperecedero, ya que si dejara de ser sen qué se convertiria?

lll.  Elseresentero, es decir no puede ser divisible, lo que excluye la multiplicidad. Para admitir la divisién
del ser tendriamos que reconocer la existencia del vacio, es decir, del no-ser, lo cual es imposible.

IV.  Elser es inmdvil, es decir, no puede perecer ni cambiar. Por eso termina representandolo como una
esfera en la que el ser se encuentra igualmente distribuido por doquier, permaneciendo idéntico a si
mismo.

V.  Parménides afirma la superioridad del conocimiento que se atiene a la reflexién de la razén, frente a
la opinidn que parece surgir a partir del conocimiento sensible.

Un solo discurso como via
queda: es. En éste hay signos
miltiples de que lo ente es ingénito e imperecedero,
pues es completo, imperturbable y perfecto.
Nunca fue ni sera, puesto que es ahora, todo a la vez,
uno, continuo. Pues ; qué nacimiento le buscarias?
¢Cbémo, de dénde habria crecido? De lo no ente no permitiré
que digas o pienses, pues ni expresable ni pensable
es que no es. Pues ¢squé necesidad a nacer
antes o después le impulsaria, si procediese de la hada?
Asi, es necesario que sea absolutamente o no.
Pero tampoco permitird la fuerza de la creencia que de lo no ente
nazca algo a su lado. Por ello, ni que se engendre
ni que perezca permite la justicia aflojando las cadenas,
sino que las mantiene firmes. El juicio sobre ello reside en esto:
es o no es. Pero se ha decidido, como era de necesidad,
gue <una via> era impensable e inexpresable (pues de la verdad
no es via) y que la otra avanza y es verdadera.
(DK 28 B 8)




5. El pluralismo y atomismo

5.1. Empédocles de Akragas (495a-435a.C.):

Empédocles postula la existencia de cuatro elementos (fuego, tierra, aire,
agua) cada uno de ellos con las caracteristicas de permanencia e
inmutabilidad del ser, y la existencia de dos fuerzas c6smicas (Amor, Odio)
gue actuaran como causa de la combinacién o disociacién de los elementos.
De este modo, la realidad es el resultado de la combinacién de esos cuatro
elementos originarios: la realidad que nosotros captamos es el resultado de
la mezcla de dichos elementos. Propiamente hablando no hay generacién; lo
que llamamos "deneracion" es propiamente "agredacién’, "mezcla" de
elementos. Y lo que llamamos corrupcién no supone la destruccion del ser,
sino solamente su "separacion”, "disgregacion”. Esa mezcla y separacién se
produce por las fuerzas del Amor (philia) y del Odio (neikos), concebidas
como fuerzas fisicas y materiales. Por efecto del Amor se rednen las
particulas de los cuatro elementos, y por efecto del Odio se separan las
particulas provocando la extincién de los objetos.

5.2. Anaxdagoras de Clazomene (500a - 428):

S Anaxadoras se enfrentard al problema de explicar el cambio admitiendo la
permanencia del ser, tal como se desprende de los postulados
parmenideos. El ser no puede generarse ni corromperse; no puede haber
propiamente hablando nacimiento ni destruccién, sino simplemente
mezcla o separacién de las cosas gue existen. La solucién de Anaxagoras
sera una solucién pluralista, al estilo de la de Empédocles. Pero, a
diferencia de éste, en lugar de cuatro elementos afirmara la existencia de
un ndmero infinito de ellos, cada uno poseyendo las caracteristicas del ser
parmenideo, es decir, la eternidad, la inmutabilidad.

Estos elementos originarios o "semillas" (Spérmata) como le llama
Anaxadoras se distinguen unas de otras cualitativamente. La mezcla de
estas semillas es lo que constituye los objetos; cuando en un objeto
predomina un tipo determinado de semillas le_atribuimos al objeto la
propiedad de las particulas predominantes, ya que, en los objetos "hay

particulas de todas las cosas".

Eso explicaria la transformacién de unas cosas en otras: si los vegetales que nosotros ingerimos se convierten
en carne es preciso que haya carne (particulas o semillas de carne) en dichos vegetales. En ese sentido
deberia entenderse la afirmacion de que hay porciones de todo en todas las cosas. Asi, en un trozo de oro

hay particulas de todas las demas cosas, pero predominan las particulas de oro, por lo que le llamamos
simplemente oro.

¢Como se produce esa agdredacidn y esa separacién de las semillas? Aqui hace intervenir Anaxagoras un
elemento novedoso en la especulacién filosoéfica: el Nous o inteligencia. EI movimiento estaria sometido a
esta inteligencia como causa inicial del movimiento que, una vez producido, sigue actuando por si mismo
sometido a causas exclusivamente mecanicas.

Este Nous es concebido como algo infinito y auténomo, y separado de las semillas y de todas las demas
cosas que existen. También |e concibe como ocupando un espacio, por lo que parece que Anaxdgoras
mantiene una concepcion material del Nous o Mente, formado de la materia mds pura y mas sutil, pero lejos
todavia de una concepcién inmaterial o incorpdrea del ser. No obstante, se le considera como el primero que
introduce el recurso a un principio espiritual o intelectual.




5.3. Demdcrito de Abdera (460a-370a.C.):

Al igual que Empédocles y Anaxagoras, la filosofia de Demdcrito
estard inspirada por la necesidad de conjugar la permanencia del
ser con la explicacion del cambio, adoptando una solucién
estructuralmente idéntica: lo que Illamamos deneracién vy
corrupcion no es mas que mezcla y separacién de los elementos
originarios, que poseen las caracteristicas de inmutabilidad y
eternidad del ser parmenideo. Estos elementos originarios seran
concebidos como entidades materiales, infinitamente pequefias v,
por lo tanto, imperceptibles para los sentidos, y de caracter
estrictamente cuantitativo, a los que Demdcrito llamara atomos
(término griego que significa "indivisibles") por su cualidad de ser
particulas indivisibles.

Estos atomos existen desde siempre en el vacio, sometidos a un
movimiento que les es consustancial. Por lo tanto, todo lo que
existe son los dtomos vy el vacio. La introduccién de la existencia del vacio es una novedad que choca
frontalmente con la negacion del vacio (no-ser) que exigia Parménides. Ahora bien, sin la existencia del vacio
resulta imposible explicar el movimiento, por lo que necesariamente tiene que existir. Los atomos se mueven
en ese vacio en linea recta en un principio, pero, por causas estrictamente mecdnicas, algunos de ellos salen
de su trayectoria y chocan con otros, a los que desvian, chocando el conjunto contra otros atomos,
provocando la agregacién en conjuntos de dtomos cada vez mayores, y que daran lugar a la constitucién de
los objetos tal como nosotros los conocemos.

Demdcrito no apela en su sistema a la existencia de ninguna causa que no sea estrictamente material y
mecdnica, de modo que nos ofrece una primera interpretacién mecanicista del universo. Su pensamiento
ejercera una gran influencia en la antigliedad, a través de la escuela de Epicuro, entre otros; pero sobre todo
en el Renacimiento, estando en la base de la constitucién de la ciencia moderna.




» Comentario de imagen: Presocraticos.

Pitagoras y el pescador (Salvator Rosa)

Sianalizamos la imagen propuesta por Rosa, se puede observar una escena descrita por Diégenes Laercio en
su Vidas. Se asume que Pitdgoras es el pionero en la filosofia, al ser el primero en usar la palabra “filosofia”,
al ser el primero en hablar de la transmigracion de las almas y la reencarnacion...

De hecho, este cuadro juega con esta Ultima idea. Pitdgoras consideraba que el alma se reencarnaba en otros
seres vivos en funcién de cdmo se hubiera purificado en su vida previa. Este proceso de catarsis concluye
cuando un ser humano muere, y podia reencarnarse en un perro o en cualquier otro animal... jincluido el pez!

Rosa retrata a Pitadoras en el centro de la imagen, sefialando la pesca conseguida por un grupo de
pescadores. Plutarco relata que Pitagoras comprd el contenido de la red y obligd a los pescadores a liberar a
los peces, como quien paga el rescate de un familiar o un amigo. De hecho, Pitdgoras habria defendido que
era probable que asi fuera.

Pero hay una interpretacién adn mayor. Rosa era un gran irénico, y retrata a Pitdgoras en un entorno de
pesca y rodeado de doce personas. Asi, ironiza con la idea de Cristo y la pesca de hombres (Mt. 4, 18-20).
Mientras Jesds recode a los peces, Pitagoras los libera. Podria ser también una analogia, asimilando a
Pitagoras con Cristo, y convirtiendo a Cristo como ejemplo de sabiduria filoséfica (Yo soy el camino, la verdad
y la vida; dira Cristo en el Evangelio de Juan).

No es casual que esta comparacién surja con Pitadoras y Jesds. Hay leyendas muy posteriores que hablan
de que Pitdgoras era hijo de un dios y una virgen, una idea con la que estamos familiarizados. Siempre fue
un personaje misterioso, rodeado de un aura divina, mistica, y sobre quien corren muchas leyendas.



6. Los Sofistas:

Los filésofos anteriores se habian ocupado preferentemente del estudio de la naturaleza, es decir de la
investigacién acerca del principio de la realidad, del "arkhé". Los sofistas desplazaran su centro de interés
hacia el estudio del hombre y de la sociedad.

Este cambio fue debido al cansancio por la multiplicidad de explicaciones distintas acerca del arkhé, lo que
habria generado un cierto escepticismo. También influyé en este cambio de orientacion el hecho de que la
sofistica se desarrollé fundamentalmente en Atenas, aunque por parte de fildsofos no atenienses. Los
cambios sociales que tienen lugar en Atenas a lo largo del siglo V y que la llevaran a ejercer la hegemonia
cultural y politica en el mundo g¢riego, bastarian para explicar el desarrollo de la sofistica, asi como el papel
de los sofistas como personajes "ilustrados”, poseedores de un saber Gtil que transmitirdn a los atenienses.
Los sofistas no formaron una escuela, aunque sus enseflanzas poseian caracteristicas comunes entre las que
podemos destacar:

a. Elinterés por el hombre y |a sociedad, en relacidn con la creciente reflexidn sobre el fendmeno de la
civilizacién y la cultura;

b. El mantenimiento de una posicién relativista, tanto respecto a la posibilidad del conocimiento como
respecto a las formas de organizacién social del hombre (Gorgias y Protdgoras, respectivamente);

c. Ladistincion entre las leyes sociales consideradas como un mero producto humano y las leyes de la
naturaleza, dando lugar a la oposicién entre convencion y naturaleza;

d. Elinterés porlaretédrica, en una sociedad democratica enla que el dominio de la palabra y del discurso
significaba el éxito y la consideracién de sus miembros; ello les convertiria en los educadores de la
sociedad ateniense en el arte de ensefar.

e. Por dltimo, lejos de un interés especulativo, lo que guiaba la investigacién de los sofistas era la
finalidad prdctica, es decir: ensefiar el arte de vivir y de gobernar.

Entre los sofistas mds destacados podemos citar a Protagoras y Gorgias. El primero destaca por poner al
hombre como medida de todas las cosas (Homo mensura); mientras que el segundo es mds conocido por un
principio de nihilismo pasivo: Gorgias intenta demostrar que nada existe, y que seria incognoscible en caso
de existir, y que seria incomunicable en caso de ser cognoscible.

“Efectivamente, cada uno de nosotros es medida de lo que es y de lo que no es, y la diferencia entre
un hombre y otro es enorme precisamente porque para el uno son y aparecen unas cosas Yy para el
otro otras. De igual modo, con la educacidn ha de procurarse el cambio desde el estado peor al mejor.
Ahora bien, mientras el médico produce el cambio por medio de farmacos, el sofista lo procura
mediante discursos. Nadie, pues, puede hacer que quien piensa lo falso venda a tener opiniones

verdaderas (...) Yo, por mi parte, considero que unas opiniones son mejores que otras, pero no que
sean mas verdaderas en absoluto. (...) Y es que aquellas cosas que parecen justas y honorables a
cada ciudad son justas y honorables para ella mientras piense que lo son.

Platon, Teeteto, 116D-167D




o Comentario de imagen: Sofistas.

La amistad de Pericles por Anaxagoras (Perrin)

El gran gobernador Pericles conservaba una
relacibn muy estrecha con Anaxdgoras.
Aungue él no es un sofista en sentido
estricto, sabemos que fue el primer
extranjero en asentarse en Atenas,
dedicandose a la ensefianza, entre cuyos
alumnos estuvo Pericles.

Anaxdgoras fue de los primeros filésofos en
suprimir la intervencién divina en la vida
cotidiana. Crefa que era mas razonable
valorar la realidad a través de lo inmanente,
eliminando explicaciones teol6gicas. Esto
mismo le causé una condena a muerte por
impiedad, la cual no llegé a cumplir gracias a
gue Pericles intervino por él. Sabemos que si
tuvo que padar una multa y que estuvo
exiliado en Ldmpsaco.

Cuentan que era tan generoso que repartié
su herencia en vida, por lo que quedé sumido
en un estado de pobreza terrible. Tanto es
asi, que, viendo su situacién, se cubrié la
cabeza y se dispuso a dejarse morir de

w hambre.

Plutarco cuenta que, cuando Pericles se enteré de esta situacidn, corrié para intentar salvar la vida de
Anaxadoras. Se lamentaba no por la muerte de Anaxadoras, sino porque con ella perderia a un importante
consejero. Anaxdgoras le respondié que quien precisa un candil, lo provee de aceite, deshaciendo ese
concepto de amistad como algo puro, y preocupandose por lo pragmatico. Perrin representa a un Anaxagoras
descubierto, que ha tirado al suelo el manto y el bastén del filésofo, pidiendo a Pericles que demuestre su

amistad por él, alimentandole.

10



7. Sécrates (470a-399 a.C.):

Biografia

Sdécrates nacié en Atenas el afo 470 a. c. de una familia, al
parecer, de clase media. Su padre era escultor y su madre
comadrona, lo que ha dado lugar a alguna comparacion entre
el oficio de su madre y la actividad filoséfica de Sdécrates. Los
primeros afos de la vida de Sdcrates coinciden, pues, con el
periodo de esplendor de la sofistica en Atenas. El interés de la
reflexion filoséfica se centraba entonces en torno al ser
humano y la sociedad, abandonando el predominio del interés
por el estudio de la naturaleza.

En el afo 399 Sdcrates, que se habia negado a colaborar con
el régimen de los Treinta Tiranos, se vio envuelto en un juicio
en plena reinstauracion de la democracia bajo la doble
acusacion de "no honrar a los dioses que honra la ciudad" y
“corromper a la juventud". Condenado a muerte, se negd a
marcharse voluntariamente al destierro o a aceptar la evasion
que le preparaban sus amigos, afirmando que tal proceder seria
contrario a las leyes de la ciudad, y a sus principios. Murié
condenado tras beber la cicuta, veneno que le quitd la vida.

“Conociais sin duda a Querefonte. Este era amigo mio desde la juventud y adepto al partido
democratico, fue al destierro y regresé con vosotros. Y ya sabéis cémo era Querefonte, qué
vehemente para lo que emprendia. Pues bien, una vez fue a Delfos y tuvo la audacia de preguntar al
oraculo esto - pero como he dicho, no protestéis, atenienses -, preguntd si habia alguien mas sabio

gue yo. La Pitia le respondié que nadie era mds sabio. Acerca de esto os dara testimonio aqui este
hermano suyo, puesto que él ha muerto.

Platén, Apologia, 21a

Pensamiento

Sécrates no escribié nada y, a pesar de haber tenido numerosos sequidores, nunca creé una escuela
filoséfica.

El rechazo del relativismo de los sofistas llevd a Sdécrates a la bldsqueda de la definicién universal;
probablemente la blisqueda de dicha definicién universal no tenia una intencién puramente tedrica, sino mas
bien prdctica. Tenemos aqui los elementos fundamentales del pensamiento socratico.

Los sofistas habian afirmado el relativismo gnoseoldgico y moral. Para el relativismo, los conceptos éticos no
son susceptibles de una definicién universal, pues son el resultado de una convencién, lo que hace que lo
justo en una ciudad pueda no serlo en otra. Sdcrates criticard ese relativismo ya que esta convencido de que
lo justo ha de ser lo mismo en todas las ciudades, y que su definicién ha de valer universalmente. La bdsqueda
de la definicién universal se presenta, pues, como la solucién del problema del relativismo.

¢Como proceder a esa blsqueda? Sdcrates desarrolla un método prdctico basado en el didlogo, en la
conversacién, en el que a través del razonamiento inductivo se podria esperar alcanzar la definicién universal
de los términos objeto de investigacién. Dicho método constaba de dos fases: la ironia y la mayéutica:

a. Enlaironia el objetivo fundamental es hacer preguntas para llegar a reconocer nuestra ignorancia,

11



nuestro desconocimiento de la definicién que estamos buscando. Sélo reconocida nuestra ignorancia
podemos buscar la verdad (“Sélo sé gue no sé nada”).

b. En la mayéutica el objetivo consistiria propiamente en “ayudar a nacer” esa verdad, esa definicién
universal, ese modelo de referencia para todos nuestros juicios morales.

Esa verdad que se buscaba tenia una intencionalidad prdctica: descubrir aquel conocimiento que sirviera para
vivir, es decir, determinar los verdaderos valores a realizar. En este sentido la ética de Sdécrates es
Ointelectualista: el conocimiento se busca estrictamente como un medio para la accién. De modo que, si
conociéramos lo "Bueno", no podriamos dejar de actuar conforme a él; la falta de virtud en nuestras acciones
serd identificada pues con la ignorancia, y la virtud con el saber (intelectualismo moral).

“No tuvo necesidad de hacer viajes, como la mayoria (de los fil6sofos), y no viajé a no ser en campafas
militares. Durante el tiempo restante, quedandose alli (en Atenas), investigaba apasionadamente en
compainiia de los que charlaban con él, no para arrebatarles sus opiniones, sino para intentar aprender
del todo la verdad. (...) Era firme en sus decisiones y democratico (...) Y cuando le era posible fugarse
de la cdrcel, no quiso hacerlo. Regafié a sus amigos que lloraban por él y estando encadenado les

dirigié aquellas sus mds hermosas palabras. (...) Era igualmente habil para ambas cosas, para
persuadir y para disuadir. (...) Decia que sélo hay un bien, el conocimiento, y un solo mal, la ignorancia;
que lariqueza y el nacimiento noble no aportan ninguna dignidad, sino todo lo contrario, un dafio.”

Di6égenes Laercio, Vidas, Il, 22-31

12



e (Comentario de imagen: Sécrates

La muerte de Sécrates (Jacques-Louis David)

En este cuadro, David retrata a Sdcrates en el centro de la composicién, rodeado de sus discipulos justo antes
de morir, como indican varios de los didlogos platénicos. De él se han escrito rios de tinta, a pesar de que
Sécrates no nos dejé nada escrito. Platén es quien mds ha utilizado a Sécrates como protagonista de sus
didlogos, si bien el Sécrates que vemos en la Apologia de Sdcrates o en el Critén no tiene nada que ver con
el Sécrates dibujado en el Feddn, aunque narren el mismo momento histérico. En los dos primeros, vemos a
un Sécrates mas cercano al personaje histérico, mientras que, en el Feddn, Platén fuerza la maquina y hace
que Sdcrates reflexione sobre la inmortalidad del alma, un tema que nunca habria pertenecido al Sécrates
original.

David retrata aqui al Sécrates del Feddn, representando el final de este didlogo. Lo sabemos gracias a que
vemos a Sdécrates a punto de tomar la copa llena de cicuta que le ofrece un esclavo. Sécrates no abandona
su ironia en este relato, y ofrece la copa para que todos puedan beber de ella, a la vez que hace una plegaria
a los dioses para que su transito de este mundo al otro sea dulce. Sécrates podria haberse fugado gracias a
que sus discipulos procuraron su fuga, pero él se mantuvo firme en su condena, lo cual desespera a todos en
la sala, menos a quien le da la espalda: Es Platén, que, si bien se dice de él que se ausento de la muerte de
su maestro, David lo retrata cabizbajo y sereno. Mientras, la copa es el centro del cuadro, con una mano de
Sécrates que apunta a lo terreno, mientras que la otra sefiala lo divino. Sécrates es el nexo entre lo humano
y lo divino, entre lo injusto del mundo que le da la espalda y lo justo hacia donde se encamina tras su muerte.

13



Platon nacié en Atenas, probablemente el afio 428 o el 427 a. c.
de familia perteneciente a la aristocracia ateniense. Su verdadero
nombre era Aristocles, aunque al parecer fue llamado Platén por la
anchura de sus espaldas.

Recibié la educacién propia de un joven ateniense bien situado,
necesaria para dedicarse de lleno a la vida politica; pero su
realizacién se vio frustrada por la participacién de dos parientes
suyos, Carmides y Critias, en la tirania impuesta por Esparta luego
de la qguerra del Peloponeso, conocida como la de los Treinta
Tiranos, y que ejercié una represidn violenta y encarnizada contra
los lideres de la democracia. Sin embargo, el interés politico no le
abandonard nunca, y se vera reflejado en una de sus obras cumbre,
la Republica.

En el afio 407, a la edad de veinte afios, conoce a Sdcrates,
guedando admirado por la personalidad y el discurso de Sécrates,
admiracion que le acompafara toda la vida y que marcara su
devenir filoséfico.

En el afio 399, tras la muerte de Sdécrates, Platén abandona
Atenas y se instala en Megara. Posteriormente parece que realizé
viajes por Egipto y estuvo en Cirene, yendo después a ltalia en donde encontraria a Arquitas de Tarento,
quien dirigia una sociedad pitagérica, y con quien trabé amistad.

Invitado a la corte de Dionisio I, en Siracusa, se enamord de Didn (asi lo sostiene Martha Nussbaum en La
fragilidad del bien), que era cufiado de Dionisio, y con quien concibi6 la idea de poner en marcha ciertas ideas
politicas sobre el buen gobierno que requerian la colaboracién de Dionisio. Al parecer, las condiciones de la
corte no eran las mejores para emprender tales proyectos. Ejerciendo Dionisio como tirano de Siracusa;
irritado por la franqueza de Platén, segun la tradicién, le retuvo prisionero o lo hizo vender como esclavo,
siendo rescatado por un conciudadano que lo devolvié libre a Atenas.

Una vez en Atenas, en el afio 388 fundé la Academia, nombre que recibié por hallarse cerca del santuario
dedicado al héroe Academos, especie de "Universidad” en la que se estudiaban todo tipo de ciencias, como
las matematicas (de la importancia que concedia Platén a los estudios matematicos da cuenta la leyenda que
rezaba en el frontispicio de la Academia: "que nadie entre aqui que no sepa matematicas"), la astronomia, o
la fisica, ademas de los otros saberes filoséficos y, al parecer, con una ordanizacién similar a la de las escuelas
pitagdricas. La Academia continuara ininterrumpidamente su actividad a lo largo de los siglos, pasando por
distintas fases ideoldgicas, hasta que Justiniano decrete su cierre en el afio 529 de nuestra era.

En el afio 369 emprende un segundo viaje a Siracusa, invitado por Dién, esta vez a la corte de Dionisio Il, hijo
de Dionisio |, con el objetivo de hacerse cargo de su educacién; pero los resultados no fueron mejores que
con su padre; tras algunas dificultades (al parecer estaba en situacion de semi-prisién) consigue abandonar
Siracusa y regresar a Atenas. También Didn tuvo que refugiarse en Atenas habiéndose enemistado con
Dionisio I, donde continuara la amistad con Platdn. Unos afios después, en el 361, y a peticién de Dionisio Il
vuelve a realizar un tercer viaje a Siracusa, fracasando igual que en las ocasiones anteriores, y regresando a
Atenas en el afio 360 donde continud sus actividades en la Academia, siendo ganado progresivamente por
la decepcion y el pesimismo, lo que se refleja en sus Gltimas obras, hasta su muerte en el afio 348-347.

Obras de Platon:

Platén escribe sus obras en forma de didlogo y como tributo a su maestro, convierte a Sdcrates en
protagonista de practicamente todos ellos. Su obra se puede dividir en:

1) Dialogos de juventud (de los 28 a los 38 afios) (399-389)

14



En ellos Platén se mantiene fiel a lo ensefiado por Sécrates. Son didlogos normalmente aporéticos (no dan
con una solucién clara al problema que se plantea). Entre ellos estan Apologia de Sdcrates, Critdn,
Protdgoras y los dos Hipias (Mayor y menor).

2) Didlogos de transicion (de los 38 a los 41 afios) (389-385)

Comienza a introducir elementos propiamente platdnicos, apuntando a la teoria de las Ideas. Destacamos
sobre todo el Mendn, Gorgias y Crdtilo.

3) Dialogos de madurez (de los 41 a los 56 afios) (386-370)

En estas obras encontramos ya el pensamiento de Platén en toda su dimension. Su actividad se centra
fundamentalmente en la Academia en Atenas. Destacamos los didlogos de Feddn (Sobre la inmortalidad del
alma), Banquete y Fedro (ambos sobre el amor, aunque con conceptos bastante distintos) y la Republica
(Sobre politica y otros asuntos)

4) Didlogos criticos y de vejez (de los 56 a los 78 afios) (370-347)

Hace una revision critica de la teoria de la Ideas y de algunas de sus consecuencias, aunque ello no signifique
gue sean abandonadas, sobre todo en el Parménides y el Timeo. También escribe en esta época las Cartas,
destacando la Carta VII, de contenido autobiografico.

Ahora bien, Platén en lo que tiene un concepto lo expone, refuta lo falso, y en los temas inciertos
suspende su opinidn. Asique sobre lo que él opina se expresa a través de cuatro personajes: Sécrates,
Timeo, el extranjero ateniense y el extranjero de Elea. Esos extranjeros no son, como algunos

suponen. Platén y Parménides, sino figuras inventadas anénimas. Porque incluso cuando habla por
boca de Sécrates y de Timeo, Platén expone sus propios principios (dogmatiza)
Diégenes Laercio, Vidas, Ill, 52

8.1. Metafisica:

La teoria de las Ideas representa el ndcleo de la filosofia platénica, el eje a través del cual se articula todo su
pensamiento. Platdn distingue dos modos de realidad, una, a la que llama inteligible, y otra a la que llama
sensible. La realidad inteligible, a la que denomina "Idea", tiene las caracteristicas de ser inmaterial, eterna,
(ingénita e indestructible), siendo, por lo tanto, ajena al cambio, y constituye el modelo o arguetipo de la otra
realidad, la sensible, constituida por lo que ordinariamente llamamos "cosas"”, y que tiene las caracteristicas
de ser material, corruptible, (sometida al cambio, esto es, a la generacién y a la destruccidn), y que resulta no
ser mas que una copia de la realidad inteligible.

La primera forma de realidad, constituida por las Ideas, representaria el verdadero ser, mientras que, de la
segunda forma de realidad, las realidades materiales o "cosas”, halldndose en un constante devenir, nunca
podra decirse de ellas que verdaderamente son. Ademds, sélo la Idea es susceptible de un verdadero
conocimiento o "episteme", mientras que la realidad sensible, las cosas, s6lo son susceptibles de opinién o
"doxa".

Una de las primeras consecuencias de esta teoria es la "separacién” entre la realidad inteligible, llamada
también mundo inteligible y la realidad sensible o mundo visible, que aboca a la filosofia platénica a un
dualismo fuente de numerosos problemas vy criticado por Aristételes.

En cuanto a las Ideas, en la medida en que son el término de la definicién universal representan las "esencias”
de los objetos de conocimiento, es decir, aquello que estd comprendido en el concepto; pero con la
particularidad de que no se puede confundir con el concepto, por lo que las Ideas platénicas no son

15



contenidos mentales, sino objetos a los que se refieren los contenidos mentales designados por el concepto,
y que expresamos a través del lenguaje. Esas "esencias" subsisten independientemente de que sean o no
pensadas, son algo distinto del pensamiento, y en cuanto tales gozan de unas caracteristicas similares a las
del ser parmenideo. Las Ideas son Unicas, eternas e inmutables vy, al igual que el ser de Parménides, no
pueden ser objeto de conocimiento sensible, sino solamente cognoscibles por la razén. No siendo objeto de
la sensibilidad, no pueden ser materiales. Ademas, son el modelo o el arquetipo de las cosas, por lo que la
realidad sensible es el resultado de la copia o imitacién de las Ideas.

Las Ideas estdn jerarquizadas. El primer rango le corresponde a la Idea de Bien, que representan el mdximo
grado de realidad, siendo la causa de todo lo que existe. A continuaciéon, vendrian las Ideas de los objetos
éticos y estéticos (representadas por la justicia y la belleza, respectivamente), seguida de las Ideas de los
objetos matemadticos y finalmente de las Ideas de las cosas.

Platon debera explicar cudl es la relacion entre ese ser inmutable y la realidad sometida al cambio, es decir
entre las ldeas y las cosas. Esa relacion es explicada como imitacién o como participacién: |as cosas imitan a
las Ideas, o participan de las Ideas. Es aqui donde Platén explica el origen del mundo sensible y también el
papel del demiurgo, el ordenador del caos primitivo.

Este mundo ha sido hecho por el demiurgo. No se trata de que el demiurgo haya creado el mundo de la nada
(el concepto de creacion no existe en la cultura griega), lo que el demiurgo ha hecho, por ser sumamente
inteligente, es actuar sobre una materia cadtica que existia desde siempre para llevarla a un estado de orden.
Por tanto, su funcién es ordenar, organizar y combinar, pero no crear. Por su parte la realidad inteligente, es
actuar sobre una materia cadtica que existia desde siempre para llevarla a un estado de orden. Por tanto, su
funcién es ordenar, organizar y combinar, pero no crear.Por su parte la realidad sensible se caracteriza por
estar sometida al cambio, a la movilidad, a la generacién y a la corrupcién. El llamado problema del cambio
conduce a Platén a buscar una solucién que guarda paralelismos importantes con la propuesta por los
filésofos pluralistas: siguiendo a Parménides hay que reconocer la necesaria inmutabilidad del ser, pero el
mundo sensible no se puede ver reducido a una mera ilusién. Aunque su grado de realidad no pueda
compararse al de las Ideas, ha de tener alguna consistencia, y no puede ser asimilado simplemente a la nada.

“A ese lugar supraceleste, no lo ha cantado poeta alguno de los de agqui abajo, nilo cantara jamas como
merece. Pero es algo como esto - ya que se ha de tener el coraje de decir la verdad, y sobre todo cuando
es de ella de la que se habla -: porgue, incolora, informe, intangible esa esencia cuyo ser es realmente
ser, vista sélo por el entendimiento, piloto del alma, y alrededor de la que crece el verdadero saber,

ocupa, precisamente, tal lugar. Como la mente de lo divino se alimenta de un entender y saber
incontaminado, lo mismo que toda alma que tenga empefio en recibir o que le conviene, viendo, al cabo
del tiempo, el ser, se llena de contento, y en la contemplacion de la verdad, encuentra su alimento y
bienestar”

Platén, Fedro, 247c-d

8.2. Epistemologia:

La primera explicacién del conocimiento que encontramos en Platén, antes de haber elaborado |a teoria de
las Ideas, es la teoria de la reminiscencia (anamnesis) que nos ofrece en el Mendn. Segun ella el alma, siendo
inmortal, lo ha conocido todo en su existencia anterior por lo que, cuando creemos conocer algo, lo que
realmente ocurre es que el alma recuerda lo que ya sabia. Aprender es. por lo tanto, recordar. El contacto con
la sensibilidad, el ejercicio de la razén, serian los instrumentos que provocarian ese recuerdo en que consiste
el conocimiento.

En su obra La Republica nos ofrecera una nueva explicacién, la dialéctica, basada en la teoria de las Ideas.
En ella se establecerd una correspondencia estricta entre los distintos niveles y grados de realidad y los
distintos niveles de conocimiento. Fundamentalmente distinguira Platén dos modos de conocimiento: la
“doxa”(o conocimiento sensible) y la "episteme" (o conocimiento inteligible). A cada uno de ellos le

16



corresponderd un tipo de realidad, la sensible y la inteligible, respectivamente. El verdadero conocimiento
viene representado por la "episteme”, dado que es el 4nico conocimiento que versa sobre el sery, por lo tanto,
que es infalible. Efectivamente, el conocimiento verdadero lo ha de ser de lo universal, de la esencia, de
aquello que no estd sometido a la fluctuacion de la realidad sensible; ha de ser, por lo tanto, conocimiento de
las ldeas.

Platén nos lo explica mediante la conocida alegoria de la linea. Representemos en una linea recta los dominios
de los sensible y lo inteligible, uno de ellos mas largo que el otro, y que se encuentre en una relacién
determinada con él, nos dice Platén. Dividamos cada uno de dichos segmentos seglin una misma relacion,
igual a la precedente. Sobre la parte de la linea que representa el mundo sensible tendremos dos divisiones:
la primera correspondiente a las imdgenes de los objetos materiales -sombras, reflejos en las aguas o sobre
superficies pulidas-, la segunda correspondiente a los objetos materiales mismos, a las cosas -obras de la
naturaleza o del arte-. De igual modo, sobre la parte de la linea que representa el mundo inteligible, la primera
divisién correspondera a las imagenes (objetos I6gicos y matematicos), y la segunda a los objetos reales, las
Ideas.

Las imagenes de los objetos materiales dan lugar a una representacién confusa, que llamaremos imaginacién
(eikasia); los objetos materiales dan lugar a una representacién mds precisa, que comporta la adhesion del
sujeto que las percibe, y a la que llamaremos creencia (pistis); por su parte, en el mundo inteligible, las
imagenes de las Ideas (objetos matematicos) dan lugar a un conocimiento discursivo (dianoia), mientras que
las Ideas mismas da lugar a un conocimiento intelectivo (néesis), el conocimiento de la pura inteligencia.

r— MUNDO VISIBLE —— r— MUNDO INTELIGIBLE —
IMAGENES OBJETOS SENSIBLES OBJETOS MATEMATICOS IDEAS
sombras y figuras animales, plantas, cosas fabricadas

IMAGINACION CREENCIA PENSAMIENTO
L——— OPINION —— t——CIENCIA ———

La dialéctica es, pues, el proceso por el gue se asciende gradualmente al verdadero conocimiento, al
conocimiento del ser, de lo universal, de la Idea. Es el método, el camino, que va desde la imaginacién al
conocimiento, desde la visidn de las sombras en el interior de la caverna a la contemplacién de la luz del sol -
tal como lo explica Platén en el “Mito o alegoria de la caverna”-. Después de contemplar el sol, es decir, una
vez que el hombre ha descubierto el principio de todas las ideas, de todas las realidades, es el camino que ha
de seguir para informar a los que todavia se encuentran encadenados sobre cémo es la auténtica realidad.
La dialéctica es, pues, camino y método en una doble vertiente tedrica y practica: del conocimiento y de la
libertad; de la ciencia y de la justicia; saber y conocer es buscar la verdad vy liberarse de las opiniones y
prejuicios.

Sécrates: ¢Cudndo, pues, capta el alma la verdad? Porque cuando intenta examinar algo en
compafiia del cuerpo, esta claro que entonces es engafada por él. ¢ No es, sobre todo, al razonar
cuando se le manifiesta algo real?

Simias: Si.

Sdcrates: Asi pues, cuando razona mejor es cuando no la perturba ninguna de estas cosas, ni el

oido, ni la vista, ni el dolor, ni placer alguno, antes bien permanece tanto como puede sola consigo
misma vy, desasiéndose del cuerpo, evitando toda relacién y todo contacto corporal, aspira a
alcanzar la realidad.

Platén, Feddn, 65b-c




8.3. Antropologia

La concepcidon del hombre en Platdn esta también inspirada en |a teoria de las Ideas. El hombre es el resultado
de una unién "accidental" entre el alma, inmortal, v el cuerpo, material y corruptible, dos realidades distintas
que se encuentran unidas en un solo ser de modo provisional, de tal modo que lo mas propiamente humano
que hay en el hombre es su alma, a la gue le corresponde la funcién de gobernar y dirigir la vida humana.

El alma, nos dice Platén, es inmortal, transmigra de unos cuerpos a otros y es, ademas, principio de
conocimiento. En la medida en que conocemos "por" el alma, ésta ha de ser homogénea con el objeto
conocido, es decir, con las Ideas, por lo que no puede ser material. La idea de que el alma es inmortal y
transmigra le viene a Platén, casi con toda seguridad, de los pitagéricos. A su vez éstos la habian tomado con
probabilidad del orfismo, movimiento de caracter religioso y mistérico que se desarrolla en Grecia a partir del
siglo VIIl, que se proponia alcanzar la purificacién a través de rituales ascéticos, en la creencia de la
inmortalidad y transmigracién (metempsicosis) de las almas, que se encontrarian encerradas en el cuerpo
como en una prisién.

En el Feddn, Sécrates comienza a demostrar que el verdadero fildsofo debe afrontar la muerte con valentia
y que puede esperar una vida feliz en el otro mundo. ¢Por qué el verdadero filésofo no teme la muerte?
Porque ella le libera del cuerpo, que es un obstaculo para el alma en la busqueda de la verdad. Pero, para que
el fildsofo, liberado del cuerpo, pueda alcanzar la verdad Gnicamente con su alma, es necesario que ésta sea
inmortal. De ese modo es como Sdcrates se halla obligado a demostrar |la inmortalidad.

Encontramos en el Feddn, una concepcién del hombre en la que el dualismo alma/cuerpo es llevado al
extremo, estableciendo un divorcio radical entre ambos elementos. Ya desde la introduccién se hace hincapié
en el cardcter de prisién que tiene el cuerpo respecto al alma, por lo que la muerte, en la medida en que
significaria la liberacién del cuerpo para el alma, llega a presentarse como el fin que debe perseguir el alma
filoséfica, y que la filosofia, en tal sentido, no es mds que una preparacion para la muerte. El alma es
considerada como una realidad simple cuya naturaleza se identifica con la razén o intelecto.

El alma, en el Feddn, no solamente es inmortal, sino que Platdn la identifica fundamentalmente con la mente
o intelecto, y se opone frontalmente al cuerpo siendo, ademas, de naturaleza afin a las ldeas eternas
inmutables y simples. Por lo demds, la separacién entre las ldeas y las cosas se reproduce con la misma
intensidad entre el almay el cuerpo.

La forma de referirse al alma nos permite afirmar que Platén no concibe la existencia de tres almas distintas
en el hombre, sino la de una sola alma que realiza tres funciones distintas. En el mito del carro alado el alma
es comparada a un carro tirado por dos caballos y controlado por un auriga. El auriga representaria la parte
racional del alma, encardada de dirigir el conjunto hacia sus fines; el caballo bueno representaria las
tendencias nobles, y el caballo malo representaria las tendencias mds materiales.La funcién racional es la
encardgada de dirigir y controlar la actividad del hombre; la sittia en el cerebro y es el alma que debe predominar
en la clase de los gobernantes de la ciudad ideal de la que nos habla en la Republica. La funcién irascible es
la responsable de los buenos sentimientos del hombre; la coloca en el térax y es la propia de la clase de los
guerreros. La parte concupiscible, situada en el abdomen, es la que predomina en la clase de los artesanos,
que es la poseida por la mayoria de la poblacién.

“Decir como es el alma requeriria toda una larda y divina explicacién; pero decir a qué se parece es
ya asunto humano y, por supuesto, mas breve. Podriamos entonces decir que se parece a una fuerza
que, como si hubieran nacido juntos, lleva a un carro alado y a su auriga. Los caballos y los aurigas
de los dioses son todos ellos buenos y buena su casta, la de los otros es mezclada. Por lo que a
nosotros se refiere, hay, en primer lugar, un conductor que guia un tronco de caballos. Y de estos

caballos, uno es bueno y hermoso y esta hecho de esos mismos elementos; el otro de todo lo
contrario, como también su origen. Necesariamente, pues, nos resultard dificil y dura su
conduccién.”

Platén, Fedro, 246 a-b




8.4. Etica:

Prudencia El verdadero bien del hombre, la felicidad, habrd de
alcanzarse mediante la practica de la virtud. Pero ¢ qué es
la virtud? Platén acepta fundamentalmente Ia
identificacion socrdtica entre virtud y conocimiento. Por
su propia naturaleza el hombre busca el bien para si, pero
si desconoce el bien puede tomar como bueno,
erréneamente, cualquier cosa y, en consecuencia, actuar
incorrectamente; |a falta de virtud es equivalente, pues, a

Justicia la ignorancia. Sélo quien conoce la Idea de Bien puede
actuar correctamente, tanto en lo publico como en lo
Fortaleza Templanza Privado, nos dice Platon en la Republica, al terminar la

exposicion y andlisis del mito de la caverna. Cuando
alguien elige una actuacién que es manifiestamente mala lo hace, segin Platén, creyendo que el tipo de
conducta elegida es buena, ya que nadie opta por el mal a sabiendas y adrede. En este sentido la virtud
cardinal seria la prudencia, la capacidad de reconocer lo que es verdaderamente bueno para el hombre y los
medios de que dispone para alcanzarlo. La dependencia con respecto al intelectualismo socratico es clara en
la reflexién ética de Platén.

En la Republica nos habla Platén de cuatro virtudes principales: la prudencia, la fortaleza, la templanza y la
justicia. Establece una correspondencia entre cada una de las virtudes v las distintas partes del alma para
posteriormente relacionarlas con las clases sociales de la ciudad ideal. La funcién mas elevada del alma, la
racional, posee como virtud propia la sabiduria; la irascible esta orientada por la fortaleza y la concupiscible
por la templanza. Por Ultimo, la justicia es la virtud general que consiste en que cada parte del alma cumpla
su propia la funcién; estableciendo la correspondiente armonia en el hombre, impone los limites o la
proporcién en que cada una de las virtudes ha de desarrollarse. El hecho de que Platén tenga una concepcién
absoluta del Bien hace que la funcién de la parte racional del alma siga siendo fundamental en |a ordanizacion
de la vida practica del hombre, de su vida moral.

8.5. Sociedad y politica:

A diferencia de los sofistas, para quienes la sociedad era el resultado de una convencién o pacto entre los
individuos, para Platén la sociedad es el medio de vida "natural” del hombre. El hombre no es autosuficiente,
ni en cuanto a la produccién de bienes materiales necesarios para su supervivencia, ni en cuanto a los
aspectos morales y espirituales que hacen de la vida del hombre algo propiamente humano.

Expone su teoria politica, en la Repulblica, obra perteneciente a su periodo de madurez. La Republica es una
obra que tiene por objeto de discusion determinar en qué consiste la justicia. Recalca la necesidad de que la
virtud, en este caso la justicia, sea comun al hombre y a la ciudad; propone la creacién de una ciudad ideal:
siendo una sociedad perfecta no podra faltar dicha virtud.

Del andlisis de las necesidades sociales que debe cubrir una sociedad ideal deduce la necesaria existencia de
tres clases sociales: la de los artesanaos, la de los guerreros o auxiliares, y la de los gobernantes o guardianes.
1) Laclasedelos artesanos ha de ser en la ciudad ideal la poseedora de la riqueza; del mismo modo sera

la Unica clase que tenga derecho a la propiedad privada y a la familia; y ha de permitirsele disfrutar de
los goces materiales que derivan de la posesidn de la riqueza.

2) Laclase de los guerreros, por el contrario, no puede tener acceso la riqueza, para evitar la tentacion
de defender sus intereses privados en lugar de los intereses colectivos, y terminar utilizando la fuerza
contra los ciudadanos; estaran desprovistos de propiedad privada, y tampoco tendrdn familia; vivirdn
de forma comunitaria (es el llamado comunismo platénico), compartiéndolo todo hombres y mujeres,
pues no hay ninguna razén para excluir a las mujeres de ningin tipo de actividad, ya que tanto en el
hombre como en |la mujer se encuentran similares cualidades naturales Utiles para la ciudad.

3) Tampoco la clase de los gobernantes tendrd acceso a la propiedad privada ni a la familia, debiendo

19



velar Unicamente por el buen gobierno de la ciudad; deberdn centrarse en el estudio a fin de conocer
lo bueno para gobernar adecuadamente la ciudad, por lo que su vida estard alejada de todas las
comodidades innecesarias para cumplir su funcién.

¢Coémo se determinara quiénes han de pertenecer a una u otra de estas clases sociales? Sera necesario para
ello establecer un proceso educativo en el curso del cual se podra determinar qué tipo de naturaleza tiene
cada hombre y, por lo tanto, a qué clase social ha de pertenecer. Aqui establece Sdcrates una comparacién
entre |a naturaleza del Estado v la naturaleza del individuo: del mismo modo que en el estado encontramos
tres clases sociales, encontramos en el individuo tres funciones del alma, correspondiéndole una virtud a
cada una de ellas. El paralelismo entre la moral individual v la moral del Estado permite establecer que la
virtud que corresponde a cada clase social ha de corresponder a los individuos que la constituyen. La virtud
de la clase los artesanos es la templanza, es decir, el disfrute con moderacidn de los bienes materiales; la
virtud propia de la clase de los guerreros o defensores es la valentia o coraje; y la virtud propia de los
verdaderos guardianes gobernantes es la sabiduria. Aquellos en quienes domine el alma racional han de
pertenecer, por lo tanto, a la clase de los gobernantes; en quienes predomine el alma irascible, a la clase de
los guerreros o defensores; y en quienes predomine el alma concupiscible, a la clase de los artesanos.

La justicia consistird en gue cada clase social [y cada ciudadano) se ocupe de la tarea gue le corresponde. La
injusticia consistira en la injerencia arbitraria de una clase social en las funciones de otra: que los auxiliares
o0 los artesanos pretendan gobernar, por ejemplo.

Platén realiza un andlisis de las formas de gobierno, que ird graduando desde la mejor hasta la peor. En primer
lugar, sitda la aristocracia, es decir, el gobierno de los mejores, que vendria representado por el gobierno de
la Republica ideal; en ella los mejores son los que conocen las Ideas, los fildsofos, y su gobierno estaria
dominado por la sabiduria. La segunda mejor forma de gobierno la representaria |a timocracia, el gobierno de
la clase los guardianes, que no estaria ya dirigida por la sabiduria, abriendo las puertas al desarrollo de la
ambicién, que predominaria en la siguiente forma de gobierno, la oligarguia, el gobierno de los ricos, y cuyo
Unico deseo se cifra en la acumulacién de riquezas. Posteriormente encontramos |la democracia, cuyo lema
seria la libertad e igualdad entre todos los individuos y cuyo resultado, segin Platén, es la pérdida total del
sentido de los valores y de la estabilidad social. No cabe duda de que Platén tiene en mente la democracia
ateniense que tan odiosa le resulté después de la condena de Sdcrates, aprovechando para satirizar el
predominio de los discipulos de los sofistas en la vida puablica. Por dltimo, en el lugar mas bajo de la escala,
se encuentra |a tirania, que representaria el gobierno del despotismo y de la ignorancia, dominado el tirano
por las pasiones de la parte mds baja del alma, dando lugar al dominio de la crueldad y de la brutalidad.

i MITO DEL
CLASES SOCIALES FUNCION CARRO
ALADO

VIRTUDES ETICAS Y

PARTES DEL ALMA FACULTAD POLITICAS

PRUDENCIA O GOBERNANTES

RACIONAL PENSAR, APRENDER SABIDURIA FILOSOFOS

DIRIGIR AURIGA

GUARDIANES O CABALLO

PASIONAL O IRASCIBLE APASIONARNOS VALENTIA AUXILIARES PROTEGER NOBLE

LABRADORES,
ARTESANOS, PROVEER
COMERCIANTES

APETITIVA O TEMPLANZA O
CONCUPISCIBLE DESEAR MODERACION

CABALLO
DISCOLO

20



8.6. Texto de Platodn:

“Pues bien, querido Glaucén, debemos aplicar integra esta alegoria a lo que anteriormente ha sido dicho,
comparando la regién que se manifiesta por medio de la vista con la maorada-prisién, y la luz del fuego que
hay en ella con el poder del sol; compara, por otro lado, el ascenso y contemplacién de las cosas de arriba con
el camino del alma hacia el ambito inteligible, y no te equivocards en cuanto a lo que estoy esperando, y que
es lo que deseas oir. Dios sabe si esto es realmente cierto; en todo caso, lo que a mi me parece es que lo que
dentro de lo cognoscible se ve al final, y con dificultad, es la idea del Bien. Una vez percibida, ha de concluirse
que es la causa de todas las cosas rectas y bellas, que en el dmbito visible ha engendrado la luz y al sefior de
ésta, y que en el ambito inteligible es sefiora y productora de la verdad y de la inteligencia, y que es necesario
tenerla en vista para poder obrar con sabiduria tanto en lo privado como en lo pablico” (Platén, La Republica,
Libro VII, 517a-d, en PLATON, Diélogos IV. La Republica, trad. De Conrado Eggers, Madrid, Gredos, 1986, p.
342).

Informacién relevante: El texto esta extraido de La reptblica (nombre latino para el didlogo Politeia). Fue
escrito en |la etapa de madurez, cuando Platdn ya habia abierto la Academia, y en él aborda temas de ética,
filosofia politica, pero también de teoria del conocimiento. En él encontramos el mito del anillo de Giges (lib.
1), y el mito de la caverna (lib. V), justo antes de este fragmento (lib. VII). Los protagonistas son Sdcrates y
Glaucén (hermano de Platén)

21



e (Comentario de imagen: Platén

b~ »
3 i 3 [
.

El Banquete de Platén (Anselm Feuerbach)

Banguete es uno de los didlogos mas emblematicos de Platén. En él, Sdcrates participa de un simposio (cena
en la que se comia, bebia, dialogaba y se gozaba de placeres carnales) en casa de Agatdn (dyabog en griego
significa “bueno”).

La escena que dibuja Feuerbach es el final del didlogo, cuando, después de que todos (incluido Sécrates) han
hecho su discurso sobre el amor (el tema del didlogo), Alcibiades irrumpe en el banquete bebido, elogiando
la figura de Sdcrates, por quien se sentia profundamente atraido. Sécrates, sin embargo, da la espalda en la
parte derecha del cuadro, mientras dialoga con Alcibiades.

A pesar de que la figura central es la de Agatdn (coronado de laurel tras su victoria en las Leneas), el
protagonista del didlogo es el amor (Eros, que estd representado en la copa que sostiene Agatén). Si miramos
la tela en un sentido mas alegérico, de izquierda a derecha vemos el paso del amor mas carnal (representado
por el joven y bello Alcibiades) hacia un amor mds idealizado (representado en Sdcrates). Se puede
representar esto en la diferencia entre las vestiduras de los que siguen a Alcibiades (semidesnudos, portando
la hiedra simbolo de Dionisio, dios de la fiesta...) y de los que estan rodeando a Sécrates (bien vestidos, con
tlnicas ricas).

Es untema comudn escoger este didlogo, junto con el Fedro, para referirse a laidea de amor platénico, aunque
este tépico es renacentista. Alcibiades, como Fedro, representan un amor idealizado, relacionado con
cuestiones mads elevadas (la sabiduria frente a la belleza corporal). Todo ello se elaborara en el renacimiento
del platonismo con la escuela florentina (encarnada por Marsilio Ficino, entre otros).

22



9. Aristoteles (384 -322a.C)

Aristételes nacié en Estagira, Tracia, en el afio 384 a.C. Era hijo
de Nicémaco, amigo y médico de Amintas, rey de Macedonia.
Quedd huérfano de nifio y pas6 al cuidado de un tutor llamado
Préxeno, natural de Atarneo, en Asia Menor. En el afio 367 a.C.,,
a los dieciocho afios, se marché a Atenas, donde trabd amistad
con Platén y pasd alrededor de veinte afos, sin duda
aprendiendo de este maestro tanto directamente, a través de
sus ensefianzas, como indirectamente.

rqll

Segun Diégenes Laercio, Aristoteles se "separd” de Platén. Poco
después de la muerte de Platén, y quiza precisamente debido a
ello, Aristoteles abandond Atenas (algunos dicen que abandoné
Atenas por no haber podido suceder a Platén al frente de la
Academia, puesto que a Platén le sucedié su sobrino Espeusipo;
y, ademas de las acusaciones de nepotismo, no sin fundamento;
Aristételes, 25 afios mas joven que Espeusipo, no podria haber
dirigido la Academia sin una dispensa especial, puesto que
Aristételes era macedonio, y, por tanto, meteco en Atenas. Por
tanto, no podia poseer una escuela como tal). Volvié a Atarneo,
donde se caso; permaneci6 tres afios y de alli viajé a Mitilene y = :
dos o tres aflos mads tarde, hacia el 342 0 341 a.C., a la corte de Filipo de Macedonla para convertlrse en el
instructor de su hijo Alejandro, apodado después Alejandro Magno.

En el afio 335 a.C. volvié a Atenas y fundd alli una escuela, rival de la Academia, en un gimnasio "contiguo al
templo de Apolo Liceo", del que procede el nombre de la escuela. Aristételes dedicé los siguientes veinte afios
de su vida al Liceo, que enseguida florecid, y a la composicién de sus tratados cientificos y especulativos. La
escuela filoséfica recibié el nombre de "peripatética” bien por el hecho de que el profesor o el profesor y los
alumnos pasearan durante el transcurso de las lecciones, bien porque se hallaba junto a un lugar llamado el
"Paseo”.

Enelafo 323 a.C., Aristoteles se vio obligado a abandonar Atenas, siendo acusado por el sacerdote supremo
de impiedad, huyendo, se<un sus palabras, para evitar que Atenas cometiera un segundo crimen contra la
filosofia (haciendo clara referencia a la muerte de Sécrates). Murié al afio siguiente en la isla de Eubea a la
edad de sesenta y tres afos.

Obras:
1) Metafisica (textos ordenados en el s. Il por Andrénico de Rodas)
2] Etica a Nicémaco
3) Politica
4) Poética
5) Del alma

9.1. Presentacion:

No se puede entender a Aristételes sin Platén. A pesar de que muchos autores han intentado decir que todos
los textos de Aristdteles son de su etapa mas madura, lo cierto es que hay estudiosos, como Werner Jaeger,
que son capaces de rastrear las influencias del pensamiento platénico en la pluma de Aristételes. No podia
ser de otro modo: Aristételes no solo era el discipulo mds aventajado de Platén, sino que, en sus viajes
posteriores al ‘exilio’ ateniense, Aristételes va fundando escuelas (que anticipan el posterior Liceo) de la
mano de pensadores salidos de la Academia, como Hermias (quien le acoge en Atarneo) o el propio Teofrasto,
su sucesor en el Liceo.

23



En la filosofia de Aristételes, la ciencia deja de ser unitaria ('la ciencia’) para pasar a ser plural (‘las ciencias’).
Esto implicara que el Estagirita haga una clasificacién de las ciencias, de mejores a peores. Asi pues, los tres
tipos de ciencias de los que habla Aristételes son: tedricas/contemplativas, practicas vy
productivas/creadoras. Las primeras (fisica, metafisica, matemadtica...)] son aquellas dedicadas a la
contemplacién (theoria), lo que las convierte en las mds elevadas de todas. Las segundas (ética, politica...)
son las dedicadas a la accién (praxis), dedicadas a decirnos cémo debemos ‘reaccionar’ frente al mundo que
nos rodea. Las terceras (retérica, poética...) son las consideradas mas inferiores, por ser la técnica que se
utiliza para crear cosas concretas. En esta linea, los apuntes recorreran los saberes aristotélicos desde lo mas
alto a lo mas llano.

9.2. Metafisica: Naturaleza, Hilemorfismo y teleologia.

“Todos los hombres desean, por naturaleza, saber.". Con estas palabras se inicia el libro primero de la
Metafisica de Aristdteles. Ese deseo de saber culmina en la adquisicién de la sabiduria que consiste, para
Aristételes, en el conocimiento de las causas y los principios del ser. Y ese conocimiento es el objeto de la
metafisica, que es la ciencia de las primeras causas y principios del ser, el conocimiento del ser "en cuanto
ser" (“ontologia”).

La metafisica aristotélica se elabora en buena medida como reaccién a la teoria de las Ideas de Platén.
Aristételes estard de acuerdo con Platén en que hay un elemento comudn entre todos los objetos de la misma
clase: el universal, la Idea, que es la causa de que apliguemos el mismo nombre a todos los objetos del mismo
género. Admitira, por lo tanto, que ese universal es real, pero no puede admitir que tenga existencia
independiente de las cosas (en el mundo de las ideas), es decir, que sea subsistente. La teoria de las Ideas,
al dotar de realidad subsistente a lo universal, a la Idea, duplica sin motivo el mundo de las cosas visibles,
estableciendo un mundo paralelo que necesitaria a su vez de explicacién. Por tanto, lo universal debe estar
en el mundo fisico, no en el inteligible.

Tampoco es capaz de explicar el movimiento/cambio de las cosas: siendo las Ideas inmdviles e inmutables, si
las cosas son una imitacion de las ideas habrian de ser también inmdviles e inmutables; pero si cambian ¢de

dénde procede ese cambio? Aristételes considera que la teoria de las Ideas es imposible, ya que establece
una separacion artificial entre el mundo visible y el mundo inteligible, es decir, entre la sustancia vy aquello
por lo gue una sustancia es, su forma o esencia. Las ldeas, en efecto, representan la esencia de las cosas, es
decir, aquello por lo que las cosas son lo que son. ¢Cédmo es posible que aquello por lo que algo es lo que es
no resida en el objeto, sino fuera de éI?

En esta critica aristotélica a la teoria de las Ideas se vislumbran ya los fundamentos de su propia metafisica:
ante la irrealidad de las Ideas, propondra su teoria de la sustancia. La inconsistencia de la explicacién del
cambio que hace Platén llevard a Aristételes a proponer la distincién entre ser en acto y ser en potencia. Ante
la imposibilidad de que Ideas expliquen coherentemente la causa de lo real propondra la teoria de las cuatro
causas del ser.

La sustancia (Ousia) es en Aristételes la forma privilegiada de ser. El ser se dice de muchas maneras, pero se
dice fundamentalmente como sustancia, es decir, como aquello que es el sujeto (como cuando decimos “Esto
es una casa, las palabras “esto” y “casa” equivalen a la sustancia). La sustancia es ante todo sujeto, lo que
hace gue cada cosa sea lo que es, lo que tiene su ser en si, y no en otro, sirviendo también de sustrato en el
gue se instalan los accidentes. Los accidentes (symbébekos) se dan necesariamente en la sustancia y_.no se
pueden considerar como un elemento esencial; son aquello que pude estar o no estar en el sujeto sin afectar
a la naturaleza de una cosa. Junto con la sustancia, constituyen las categorias del ser: cantidad, cualidad,
relacién, lugar, tiempo, posicién, estado, accién y pasidn. (La casa es una, la casa es grande, la casa es en el
barrio, la casa es en Puertollano...). La sustancia es el individuo concreto y particular, lo que ordinariamente
llamamos "cosas" u "objetos", es decir, esta mesa, este caballo, aquello en lo que existen las otras catedorias
o formas de ser, los accidentes.

Aristételes, a su vez, distingue entre sustancia primera y segunda. La sustancia primera, la sustancia
propiamente dicha, el ser, es el individuo concreto (Mi caballo Rocinante). Por otro lado, la esencia, aquello

24



porlo que conocemos el ser (la especie, el género), es llamada por Aristételes sustancia segunda (los caballos,
los perros...).

La sustancia es para Aristételes un compuesto de materia (hyle) v forma (morphé). (De ahi el término
hilemorfismo con el que tradicionalmente se ha designado la teoria de la sustancia aristotélica). Ese
compuesto de materia y forma es indisoluble, de modo que no es posible separar realmente una de la otra;
sélo en el entendimiento dicha separacion es posible, es decir, la materia y la forma sélo pueden ser pensadas
como realidades distintas, pero no pueden disociarse en la realidad.

Mientras que la forma representa la esencia del objeto, de la sustancia, lo que en ella hay de universal, la
materia representa lo que hay de particular, de distinto en la sustancia. La materia es, pues, principio de
individuacién: lo que distingue una sustancia de otra es la materia de la que esta hecha (lo que diferencia
esta mesa de aquella es la materia de la que esta hecha cada una de ellas, no la forma, que es idéntica en
ambas).

Para poder explicar el problema del cambio o movimiento, AristGteles necesitara recurrir ademas a otra
estructura metafisica que permite distinguir dos nuevas formas de ser: el ser en acto y el ser en potencia.

Por ser en acto se refiere Aristdteles a la sustancia tal como en un momento determinado se nos presenta y
la conocemas; por ser en potencia entiende el conjunto de capacidades o posibilidades de la sustancia para
llegar a ser algo distinto de lo gue actualmente es. Un nifio tiene la capacidad de ser hombre: es, por lo tanto,
un nifo en acto, pero un hombre en potencia. Es decir, no es un hombre, pero puede llegar a serlo. Las
potencias de una sustancia vienen determinadas por su naturaleza: una semilla podra convertirse en planta
y, por lo tanto, es potencialmente una planta; pero no podra convertirse en caballo.

Que la potencia representa una cierta forma de no-ser relativo se comprende mejor con la nocién de privacién,
a la que recurre Aristételes para aclarar el significado de potencia. Que una sustancia tenda una determinada
capacidad, o potencialidad, significa simplemente que actualmente estd privada de esa forma de ser, es decir,
que la privacién se da en un sujeto, y no de un modo absoluto.

El cambio o0 movimiento lo define como el paso de la potencia al acto, por razén de un agente, para conseguir
un fin. Diferencia también dos tipos fundamentales de cambio: sustancial y accidental. El conocimiento del
ser no puede estar completo si no responde a sus cuatro causas: la causa formal, la causa material, la causa

eficiente y la causa final.

1) Causa eficiente: En la filosofia aristotélica, aquello que ha producido algo, el sujeto que provoca la
modificacién de una substancia. (El artesano que hace la escultura)

2) Causa final: La filosofia aristotélica utiliza este titulo para referirse a aquello para lo que existe algo,
la meta a la cual tiende o puede llegar a ser. Todo estd ordenado conforme a una finalidad, vy la
bondad/maldad de las cosas depende de si se adecuan o no a tal fin (un buen cuchillo esta llamado a
cortar bien. Si no corta, sera un mal cuchillo).

3) Causaformal: Arist6teles llama asia lo que un objeto es, al conjunto de sus rasgos o determinaciones.
4) Causa material: Para Aristételes, el o los elementos de los que algo esta hecho.

Sila ciencia busca las primeras causas y “principios”, es evidente que un principio ha de ser eterno e inmovil.
¢Inmévil? Esto significa que ha de ser acto puro, que no tiene potencia, lo cual implica ausencia de materiay
de accidentes, es decir forma pura. ¢ Qué ente es principio inmovil y acto puro? Dios.

25



Metafisica
Aristotélica
1

Accidentes

——
primera segunda
Lo partufular: I_ Lo genérico: {l . idad
Este sujeto Los sujetos

= Relacion

o lugar

w Tiempo

o Posesion

1

Ser en
potencia

Propuesta
original

causas

(]
[~
o
=g
5
(e}

Formal

Material

Eficiente

Aristételes llamé a la Metafisica “Teologia”
porque finalmente su objeto de estudio es
dios. Pero ¢quién es dios? El ser inmévil y
separado que se basta a si mismo y que es
principio de existencia y de movimiento de
todas las demds cosas, Si todo ser en la
naturaleza tiene su causa en otro anterior,
Aristételes dice que no es posible establecer
una serie infinita de causas, sino que tiene
gue haber un “primer principio” un “motor
inmovil”, una “causa Ultima” a su vez no
causada y que se convierte en el principio de
existencia de todas las cosas, que reciben su
ser por analogia con respecto a dios. Este
dios, sin embargo, no es el Dios como lo
entenderd el cristianismo posterior, pues,
para Aristételes, dios es el pensamiento que
se piensa a si mismo, no tiene nociones
personales como en la religién judia.

Que la filosofia no es una ciencia productiva resulta evidente ya desde los primeros que filosofaron:
en efecto, los hombres —ahora y desde el principio— comenzaron a filosofar al quedarse
maravillados ante algo, maravilldndose en un primer momento ante lo que cominmente causa
extrafieza y después, al progresar poco a poco, sintiéndose perplejos también ante cosas de mayor
importancia, por ejemplo, ante las peculiaridades de |a luna, y las del sol y los astros, y ante el origen

del Todo. Ahora bien, el que se siente perplejo y maravillado reconoce que no sabe (de ahi que el
amante del mito (philémythos) sea, a su modo, <<amante de la sabiduria (philésophos)>>
Aristételes, Metafisica, 982b




9.2. Antropologia:

La teoria de la sustancia mantenida por Aristételes le apartara también de la interpretacidn platdnica del
hombre. Platédn habia concebido al hombre como el resultado de una unién accidental entre el alma y el
cuerpo, dos entidades de naturaleza diferente que se veian obligadas a convivir provisionalmente, halldandose
el alma en el cuerpo como un piloto en su nave o como un prisionero en su celda. La muerte significa para el
hombre |la separacion del alma y el cuerpo.

Aristételes, sin embargo, ha de concebir el hombre de acuerdo con su teoria de la sustancia, es decir, en
consonancia con laidea de que no es posible la existencia de formas separadas: la sustancia es un compuesto
indisoluble de materia y forma. El hombre, pues, ha de ser una sustancia compuesta de materia y forma: la
materia del hombre es el cuerpo y su forma el alma. Aristdteles acepta, como era admitido entre los fildsofos
griegos, la existencia del alma como principio vital: todos los seres vivos, por el hecho de serlo, estan dotados
de alma (psikhé), tanto los vegetales como los animales. Pero interpreta también que esa alma es la forma
de la sustancia, es decir, el acto del hombre, en la medida en que la forma representa la actualizacién o la
realizacién de una sustancia. Coincidira pues, con Platén, en la concepcién de que el hombre es un compuesto
de alma y cuerpo; pero se separara de Platén al concebir esa unién no como accidental, sino como sustancial.
No existen el alma por un lado y el cuerpo por otro lado, sino que ambos existen exclusivamente en la
sustancia "hombre"; la distincién entre almay cuerpo es real, pero sélo puede ser pensada.

Aristételes distinguira tres tipos de alma: la vegetativa, la sensitiva y la racional. El alma vedetativa ejerce las
funciones de asimilacién y de reproduccién y es el tipo de alma propio de las plantas; asume, por lo tanto, las
funciones propias del mantenimiento de la vida.

El segundo tipo de alma, superior al alma vegetativa, es el alma sensitiva, el alma propia de los animales. No
solo estd capacitada para ejercer las funciones vegetativas o nutritivas, sino que controla la percepcién
sensible, el deseo y el movimiento local.

El tercer tipo de alma, superior a las dos anteriores, es el alma racional. Ademads de las funciones propias de
las almas inferiores, la vegetativa y la sensitiva, el alma racional esta capacitada para ejercer funciones
intelectivas. Es el tipo de alma propia del hombre. Las funciones racionales o intelectivas son el conocimiento
de la verdad en si misma (la capacidad del conocimiento cientifico), y el conocimiento de la verdad con fines
practicos (la capacidad deliberativa). Para Aristételes, pues, el alma es no sélo principio vital, sino, al igual
que para Platén, principio de conocimiento. De hecho, Aristételes definird el hombre como animal racional
atendiendo precisamente al tipo de alma que le es propia; aungue en la Politica lo defina, atendiendo también
a las caracteristicas de su naturaleza, como animal social o "politico”.

9.4.- Etica:

AristGteles va a exponer sus ideas éticas fundamentalmente en su obra Etica a Nicémaco. En ella comienza
afirmando que toda accién humana se realiza en vistas a un fin [ética teleoldgica), y el fin de la accién es el
bien que se busca. Pero muchas de esas acciones emprendidas por el hombre son un "instrumento” para
conseguir, a su vez, otro fin, otro bien. Por ejemplo, nos alimentamos adecuadamente para gozar de salud,
por lo que la correcta alimentacidn, que es un fin, es también un instrumento para conseguir otro fin: la salud.

¢Hay algdn fin dltimo? Es decir, ¢Hay algin bien que se persiga por si mismo, y no como instrumento para
alcanzar otra bien? Aristételes nos dice que la felicidad es el bien dltimo al que aspiran todos los hombres
por naturaleza (ética eudemonista). Pero no todos los hombres tienen la misma concepcién de lo que es una
vida buena, de |a felicidad: para unos la felicidad consiste en el placer, para otros en las riquezas, etc. ¢Es
posible encontrar algln hilo conductor que permita decidir en qué consiste la felicidad, mds alld de los
prejuicios de cada cual?

No se trata de buscar una definicién de felicidad al modo en que Platén busca la Idea de Bien, puesto que el
intelectualismo moral socratico-platénico ha sido ya rechazado. La ética no es, ni puede ser, una ciencia que
dependa del conocimiento de la definicién universal del Bien, sino una reflexién practica encaminada a la
accion, por lo que ha de ser en la actividad humana donde encontremos los elementos que nos permitan

27



responder a esta pregunta. Cada sustancia tiene una funcién propia que viene determinada por su naturaleza;
actuar en contra de esa funcién equivale a actuar en contra de la propia naturaleza. Por ejemplo: una cama
ha de servir para dormir, y un cuchillo para cortar: si no cumplen su funcién diremos que son una "mala" cama
o un "mal" cuchillo. Si la cumplen, diremos gue tienen la "virtud" (areté) que le es propia: permitir el descanso
o0 cortar, respectivamente; y por lo tanto diremos que son una "buena"” cama y un "buen" cuchillo. La virtud.
pues, se identifica con cierta capacidad o excelencia propia de una sustancia, o de una actividad (de una
profesién, por ejemplo).

Del mismo modo, el hombre ha de tener una funcién propia: si actda conforme a esa funcién sera un "buen"”
hombre; en caso contrario serd un "mal” hombre. La felicidad consistird por lo tanto en actuar en conformidad
con la funcién propia del hombre. Y en la medida en que esa funcidn se realice, podra el hombre alcanzar la
felicidad.

El hombre es una sustancia compuesta de alma y cuerpo; por lo tanto, junto a las tendencias apetitivas
propias de su naturaleza animal encontraremos tendencias intelectivas propias de su naturaleza racional.
Habra, pues, dos formas propias de comportamiento vy, por lo tanto, dos tipos de virtudes: las virtudes éticas
(propias de la parte apetitiva y volitiva de la naturaleza humana) y las virtudes dianoéticas (propias de la
diandia, del pensamiento, de las funciones intelectivas del alma).

A lo largo de nuestra vida nos vamos forjando una forma de ser, un caracter (éthos), a través de nuestras
acciones, en relacién con la parte apetitiva y volitiva de nuestra naturaleza. Para determinar cuales son las
virtudes propias de ella, Aristételes procedera al andlisis de la accién humana, determinando que hay tres
aspectos fundamentales que intervienen en ella: |a volicién, la deliberacién v la decisién. Es decir, queremos
algo, deliberamos sobre la mejor manera de conseguirlo y tomamos una decisién acerca de la accién de
debemos emprender para alcanzar el fin propuesto.

Es la repeticiéon de las buenas decisiones lo que <enera en el hombre el habito de comportarse
adecuadamente; y en este habito consiste la virtud para Aristételes. (No me porto bien porque soy bueno,
sino que soy bueno porque me porto bien). Por el contrario, si la decisién adoptada no es correcta, y persisto
en ella, generaré un habito contrario al anterior basado en la repeticién de malas decisiones, es decir, un vicio.
Virtudes y vicios hacen referencia por lo tanto a la forma habitual de comportamiento, por lo que Aristoteles
define la virtud ética como un hdbito, el habito de decidir bien y conforme a una regla, la de la eleccién del
término medio 6ptimo entre dos extremos. "La virtud es, por tanto, un habito selectivo, consistente en una
posicién intermedia para nosotros, determinada por la razén y tal como la determinaria el hombre prudente.
Posicién intermedia entre dos vicios, el uno por exceso y el otro por defecto. ("Etica a Nicémaco", libro 2, 6)

Si para determinar las virtudes éticas partia Aristételes del analisis de la accién humana, para determinar las
virtudes dianoéticas partird del andlisis de las funciones de la parte racional del alma. Ya nos hemos referido
estas funciones al hablar del tema del conocimiento: la funcién productiva, la funcién practica y la funcién
contemplativa o tedrica. A cada una de ellas le correspondera una virtud propia que vendra representada por
la realizacién del saber correspondiente.

El conocimiento o dominio de un arte significa la realizacién de la funcién productiva. A la funcién practica, la
actividad del pensamiento que reflexiona sobre la vida ética y politica del hombre tratando de dirigirla, le
corresponde la virtud de la prudencia (phrénesis). Mediante ella estamos en condiciones de elegir las reglas
correctas de comportamiento por las que regular nuestra conducta. Por lo que respecta a las funciones
contemplativas o tedricas, propias del conocimiento cientifico, (Matematicas, Fisica, Metafisica,) la virtud
que les corresponde es la sabiduria (sophia). La sabiduria representa el grado mas elevado de virtud, ya que
tiene por objeto la determinacidn de lo verdadero y lo falso, del bien y del mal. El habito de captar la verdad
a través de la demostracion, la sabiduria, representa el nivel mas elevado de virtud al que puede aspirar el
hombre, y Aristdteles la identifica con la verdadera felicidad. En efecto, el saber tedrico no "sirve" para nada
ulterior, no es un medio para ningun otro fin, sino que es un fin en si mismo; sin embargo, el hombre debe
atender a todas las facetas de su naturaleza, por lo que necesariamente ha de gozar de un determinado grado
de bienestar material si quiere estar en condiciones de poder acceder a la sabiduria. Serd un deber del Estado,
por lo tanto, garantizar que la mayoria de los ciudadanos libres estén en condiciones de acceder a los bienes
intelectuales. Pero este es un tema que enlaza ya con la Politica y con el sentido social de la vida del hombre,

28



que veremos en el préximo apartado.

Digamos, pues, que la virtud es un habito selectivo, que consiste en un término medio relativo a
nosotros, determinado por la razén y tal como lo elegiria el prudente. El término medio lo es respecto
de dos vicios, el uno por exceso, el otro por defecto, y también por no alcanzar, en unas cosas, y
sobrepasar, en otras, la actitud justa en las pasiones y en las acciones, mientras que la virtud
encuentra y elige el justo medio. Por eso, considerada en su esencia y en su definicion, que expresa
lo que es virtud, es un término medio, pero en el orden de lo excelente y lo bueno, un extremo.

Aristételes, Etica a Nicémaco, 1106b-1107a

9.5. Sociedad y politica:

Respecto al origen y constitucién de la sociedad mantendr3, al igual que Platén, la teoria de la "sociabilidad
natural" del hombre. El hombre es un animal social (zéon politikon), es decir, un ser que necesita de los otros
de su especie para sobrevivir; no es posible pensar gue el individuo sea anterior a la sociedad, ni que la
sociedad sea el resultado de una convencién establecida entre individuos que vivian independientemente
unos de otros en estado natural.

Aristoteles utiliza también el argumento del lenguaje para reforzar su interpretacién de la sociabilidad natural
del hombre: a diferencia de otros animales el hombre dispone del lenguaje, un instrumento de comunicacion,
por ejemplo, que requiere necesariamente del otro para poder ejercitarse; seria absurdo que la naturaleza
nos hubiera dotado de algo superfluo. El ndcleo oridinario de la comunidad social o politica es la familia. "La
familia es asi la comunidad establecida por la naturaleza para la convivencia de todos los dias". Las pequefas
asociaciones de grupos familiares dan lugar al surgimiento de la aldea; y la asociacién de aldeas da lugar a la
constitucién de la ciudad.

Asi, respecto a la comunidad doméstica, considera naturales las relaciones hombre-mujer, padres-hijos y
amo-esclavos; de esa naturalidad se deduce la preeminencia del hombre sobre la mujer en el seno de la
familia, la de los padres sobre los hijos y la del amo sobre los esclavos; en este sentido no hace mas que
reflejar las condiciones de la sociedad ateniense de la época, aunque nos resulte chocante en la actualidad.

Aristoteles, como Platén, considera que el fin de la sociedad y del Estado es garantizar el bien supremo de
los hombres, su vida moral e intelectual; la realizacién de la vida moral tiene lugar en la sociedad, por lo que
el fin de la sociedad, y del Estado ha de ser garantizarla. De ahi que tanto uno como otro consideren injusto
todo Estado gue se olvide de este fin supremo y que vele mds por sus propios intereses que por los de la
sociedad en su conjunto. Por eso es necesario que el Estado sea capaz de establecer leyes justas, es decir,
leyes encaminadas a garantizar la consecucién de su fin. La justicia es entendida en una doble dimensién por
Aristételes: entre los distintos ciudadanos entre si y del ciudadano con respecto al estado. En la primera, la
justicia se expresa como equidad, es decir que todos reciban lo mismo y se refiere por lo tanto a la justicia en
su propiedad conmutativa. En la segunda, la justicia es entendida en su propiedad distributiva, y por lo tanto
se debe aplicar de manera diferenciada respetando el criterio de proporcionalidad.

En su teoria de las formas de gobierno establece una clasificacién que toma como referencia si el gobierno
procura el interés comun o busca su propio interés. Las consideradas buenas formas de gobierno son la
Monarquia, la Aristocracia y la Politia (democracia tal como la entendemos hoy en dia); las consideradas
malas, y que representan la degeneracién de aquellas son la Tirania, la Oligarqguia y la Democracia. La
Monarquia, el gobierno del mds noble con la aceptacién del pueblo y el respeto de las leyes, se opone a la
Tirania, donde uno se hace con el poder violentamente y gobierna sin respetar las leyes; La Aristocracia, el
gobierno de los mejores, se opone a la Oligarquia, el gobierno de los mas ricos; La Democracia, el gobierno de
todos segln las leyes establecidas, se opone a la Demagogia, el gobierno de todos sin respeto de las leyes,
donde prevalece la demagogia sobre el interés comun.

29



9.6. Texto de Aristoteles:

El hombre, es por naturaleza, un animal civico [...] La razén de que el hombre sea un ser social, mas que
cualquier abeja y que cualquier otro animal gregario, es clara. La naturaleza, pues, como decimos, no hace
nada en vano. Sélo el hombre, entre los animales, posee la palabra. La voz es una indicacién del dolor y del
placer; por eso la tienen también los otros animales. (Ya que su naturaleza ha alcanzado hasta tener
sensacién del dolor y del placer e indicarse estas sensaciones unos a otros.) En cambio, la palabra existe para
manifestar lo conveniente y lo dafiino, asi como lo justo y lo injusto. Y esto es lo propio de los humanos frente
a los demas animales: poseer, de modo exclusivo, el sentido de lo bueno y lo malo, lo justo y lo injusto, y las
demds apreciaciones. La participacién comunitaria en éstas funda la casa familiar y la ciudad

(ARISTOTELES, Politica, trad. de Carlos Garcia Gual, Madrid, Alianza, 1986, libro |, cap. 2, pp. 43-44).

Informacién relevante: Este fragmento sale de la obra Politica, del primero de sus libros. En el primer capitulo,
Aristoteles ha analizado y refutado las teorias politicas anteriores a él, para después poder formular su propia
teoria sobre la sociabilidad del hombre.

30



e (omentario de imagen. Aristdteles.

Alejandro Magno presentando animales a Aristételes (Jean-Baptiste de Champaigne)

De Aristételes conocemos no solo muchos datos biograficos, sino que también conocemos la inmensa
relacién de obras que firmd como suyas. Lo cierto es que la produccién docente facilité que el estagirita
pudiera desenvolverse en multitud de temas con soltura: conocemos sus estudios en torno a la poética, la
retdrica, la fisica, la metafisica, sobre el alma, sobre animales...

Ademas, Aristoteles representa una revolucién en el panorama del momento por modificar el método
platénico para hablar de la realidad, centrandose en cuestiones mas inmanentes, cercanas al mundo de las
cosas. Aristoteles parte siempre de lo que se observa cotidianamente, para después extraer leyes de ello.
Como se ha visto, parte del estudio de las causas para poder llegar a las causas primeras.

Conocemos que Aristételes fue el primero en hacer el estudio embrionario de las aves (descubriendo cémo
evolucionaba el polluelo dentro del huevo), pero también cdmo se comportaban los cocodrilos y multitud de
animales. Champaigne retrata a Aristételes sentado en la mesa, anotando lo que le presenta su discipulo
Alejandro. En otras versiones del cuadro, los animales toman un papel mas protagonista en la escena (los
hay hasta con un cocodrilo, sobre el cual también escribié Aristteles). En esta versién, predominan animales
mas cotidianos (vemos qallinas, corderos... lo mas extrafio son las a4uilas enjauladas). Mientras sucede la
escena, un grupo de personas miran con extrafieza a Aristételes anotando las cualidades de las fieras.

31



10. Las escuelas del Helenismo: Epicureismo, Estoicismo, Cinismo y Neoplatonismo.
10.1. Epicuro
10.1.1 Biografia:

Epicuro nacié en la isla de Samos, a pesar de lo cual fue un
ciudadano ateniense, pues su padre, Neocles, habia sido uno
de los colonos que, partiendo de Atenas, habia marchado a
Samos dotado con un lote de tierras. Por su formacion con el
platénico Panfilo se entiende su control de la teoria de las
ideas, asi como su postura contraria a la misma.

Se instala definitivamente en Atenas, tras varios viajes, en
torno al 306, cuando compra una casa y un pequefo terreno
para su escuela: El jardin, que, a diferencia de la Academia o
el Liceo, acogia en su seno a mujeres y esclavos entre los

cientifico (como las de Platén y Aristételes), sino también con
fuertes consecuencias morales (como en todo el helenismo).
Acoder a mujeres y esclavos era algo poco corriente en la
época, lo que dio lugar a criticas y comentarios despectivos
que daban por supuesto que la escuela de Epicuro,
malinterpretando ademds sus ideas sobre el placer y su
hedonismo, era un lugar para el desenfreno en banquetes y lujos cuando lo cierto es que la vida de Epicuro
fue sencilla, humilde y tranquila, siendo su ejemplo para sus discipulos su mayor creacién.

Segun Didgenes Laercio, un erudito del siglo lll d. C. que escribié una obra titulada Vida de los mas ilustres
filésofos griegos y que resulta fundamental para conocer a ciertos autores de la antigliedad, Epicuro llegé a
escribir 300 obras, formando un conjunto coherente y estructurado (al parecer habia 34 libros dedicados al
estudio de la naturaleza). Desgraciadamente lo que ha llegado hasta nosotros es muy escaso y consiste en
varias cartas y fragmentos dispersos. Precisamente debemos a Diégenes Laercio muchos de sus textos, pues
nos ha trasmitido algunas de esas cartas, ademas de dedicar a Epicuro el dltimo y mas extenso capitulo de
la obra que hemos mencionado.

10.1.2 Problema de su filosofia: Etica.

La filosofia de Epicuro puede ser claramente dividida en tres partes, la Candnica o Légica, que se ocupa de
los criterios por los cuales llegamos a distinguir lo verdadero de lo falso, la Fisica, el estudio de la naturaleza,
y la Etica, que supone la culminacién del sistema y a la cual se subordinan las dos primeras partes.

Antes de examinar la ética, podemos afirmar que la filosofia de Epicuro, en lineas generales, se caracteriza
por situarse en el lado opuesto a la filosofia platénica: afirma que no hay mas que una realidad, el mundo
sensible, niega la inmortalidad del alma y afirma que ésta, al igual que todo lo demas, esta formada por
atomos, afirma el hedonismo en la teoria ética y como modo de vida y rechaza el interés por la politica vy,
frente a la reestructuracién de la sociedad que, afirmaba Platén, era el objetivo del filésofo, prefiere un estilo
de vida sencillo y autosuficiente encaminado a la felicidad en el que la amistad juega un papel fundamental.

Pasando a la parte de la ética, podemos afirmar que es la culminacién del sistema filoséfico de Epicuro: la
filosofia como el modo de lograr la felicidad, basada en la autonomia o autarkeia y la tranquilidad del animo
o0 ataraxia. En la medida en la que la felicidad es el objetivo de todo ser humano, la filosofia es una actividad
que cualquier persona, independientemente de sus caracteristicas (edad, condicién social, etc.) puede y debe
realizar.

32



“Nadie por ser joven dude en filosofar ni por ser viejo de filosofar se hastie. Pues nadie es joven o
viejo para la salud del alma. El que dice que auin no es edad o que ya pas6 la edad de filosofar es como
el que dice que adn no ha llegado o que ya pasé el tiempo oportuno para la felicidad. De modo que
deben filosofar tanto el joven como el viejo. Este para que, aunque viejo, rejuvenezca en bienes por

el recuerdo gozoso del pasado, aquél para que sea joven y viejo a un tiempo por su serenidad ante el
futuro. Necesario es, pues, meditar sobre lo que procura la felicidad, porque cuando estd presente
todo lo tenemos y, cuando nos falta, todo lo hacemos por poseerla.”

Epicuro, Carta a Meneceo (D. L. X, 122-135)

e Lo que se debe evitar:

Para exponer la ética de Epicuro podemas fijarnos en dos grandes bloques. Por un lado, todo aquello que su
filosofia pretende evitar, que es, en definitiva, el miedo en sus diversos modos y maneras, y por otro lado,
aquello que se persigue por considerarse bueno y valioso. La lucha contra los diversos miedos que atenazan
y paralizan al ser humano es parte fundamental de la filosofia de Epicuro; no en vano, ésta ha sido designada
como el "tetrafarmakon" o medicina contra los cuatro miedos mas denerales y significativos: el miedo a los
dioses, el miedo a la muerte, el miedo al dolor y el miedo al fracaso en la bdsqueda del bien:

1)

4)

El miedo a los dioses. Es absurdo, nos dice Epicuro, pues éstos en nada intervienen en los asuntos
humanos y no se mueven por la ira ni la célera ni tantos otros sentimientos que comdnmente se les
atribuyen. Por el contrario, los dioses deberian ser un modelo de virtud y de excelencia a imitar, pues
viven en armonia mutua manteniendo entre ellos relaciones de amistad.

El miedo a la muerte. Es igualmente absurdo e irracional. Es un temor que se produce por dos motivos: o
bien la imaginacién nos lleva a pensar que existen cosas terribles tras la muerte o bien es fruto de la
consideracién de que yo, como individuo, voy a dejar de existir para siempre. Ambos pensamientos, sin
embargo, son infundados. Por un lado, Epicuro es un materialista, y lo Gnico a lo que le concede una vida
eterna es a los mismos dtomos, pero no al producto formado por las combinaciones entre ellos.

Por otro lado, la muerte no es un mal. Siendo como es la pérdida de la capacidad de sentir, Epicuro afirma:
“"La muerte no es nada para nosotros. Cuando se presenta nosotros ya no somos". No siendo un mal en
el momento en el que se presenta, menos dafio puede hacer mientras estamos vivos y sélo la
presentimos. En ese caso es el temor y la angustia que produce la fuente del sufrimiento, y no la muerte.
Deberad ser el razonamiento el que nos muestre lo infundado de tal temor. La actitud del sabio es la de
vivir razonablemente en lugar de desperdiciar el tiempo que tenemos anhelando un tiempo de vida infinito
gue nunca lograremos alcanzar: El recto conocimiento de que la muerte nada es para nosotros hace
dichosa la mortalidad de la vida, no porque afiada un tiempo infinito, sino porque elimina el ansia de
inmortalidad. Nada temible, en efecto, hay en el vivir para quien ha comprendido que nada temible hay
en el no vivir.

El miedo al dolor. es otro de los objetos de ataque de Epicuro. Se trata de un miedo infundado ya que
todo dolor es en realidad facilmente soportable. Si se trata de un dolo intenso su duracién sera breve sin
duda, mientras que, si el dolor es prolongado, su intensidad serd leve y podra ser facilmente sobrellevado.

Finalmente, el miedo al fracaso. La bldsqueda del bien y de la felicidad en la vida estdn relacionados con
el ideal de autonomia del sabio epictreo. Quien considera que la felicidad depende de factores externos
equivoca su juicio y se somete a cosas que estan fuera de su control, como la opinién de los demas, las
recompensas externas, etc. Por el contrario, gozando de la autonomia propia del sabio, es posible para
cada uno lograr un estado de animo equilibrado y g0zoso con muy pocos medios (no debe olvidarse que
la mayoria de las filosofias helenisticas surden como respuesta a un mundo en continuo cambio y
conflicto y pretenden proporcionar al individuo la coherencia e independencia que la polis cldsica habia
perdido).

33



“Acostimbrate a pensar que la muerte no tiene nada que ver con nosotros, porque todo bien y todo
mal radica en la sensacion, y la muerte es la privacidn de sensacién. De ahi que la idea correcta de que
la muerte no tiene nada que ver con nosotros hace gozosa la mortalidad de la vida, no porque afiada
un tiempo infinito, sino porque quita las ansias de inmortalidad. Pues no hay nada temible en el hecho

de vivir para quien ha comprendido auténticamente que no acontece nada temible en el hecho de no
vivir. De modo que es estlpido quien asegura que teme la muerte no porque hace sufrir con su
presencia, sino porgue hace sufrir con su inminencia”

Epicuro, Carta a Meneceo [D. L. X, 124-1261

10.2. Diégenes de Sinope:

" Oriundo de la ciudad de Sinope, es el mayor representante
L de la escuela cinica fundada por Antistenes. La escuela
cinica se caracteriza por ser una escuela helenistica que
aboga por la vuelta a la vida natural, motivo por el cual
recibe este nombre (cinico no quiere significar mentiroso,
pues deriva del concepto Kynikés, que en driego significa
“similar al perro”).

La parte filosofica se entremezcla con la parte biografica,
puesto que Diégenes se caracterizd por una vida
especialmente ejemplar, al igual que en el resto de los casos
dentro del helenismo. En el caso de Didgenes, la
ejemplaridad es notablemente polémica, alterando
visiblemente |a vida dentro de la ciudad: Fue expulsado de
su ciudad natal por haber fabricado moneda falsa, vivia en
un tonel dentro de la ciudad de Atenas, dormia en los
pérticos, caminaba siempre descalzo,... También causé un
gran revuelo al caminar por Atenas con un candil afirmando buscar a un hombre, y reprochando a los
atenienses no ser dignos de ser tratados como tales, o, por ejemplo, cuando introdujo un <allo desplumado
en la Academia afirmando que traia al hombre de Platén (pues Platén definia al hombre como un ave bipeda
e implume). Llegé a menospreciar el ofrecimiento de Alejandro Magno, que, al conocerle, le ofrecié cualquier
cosa que le pidiese; a lo que el sinopense respondidé “Apartate, que me quitas el Sol”.

- : wn_.{\}

De su doctrina sabemos bastante
menos que de su biografia, pues se
preocup6é mucho mas por desarrollar
una vida ejemplar y formar a alumnos
en su doctrina que por redactar
grandes tratados. Su rechazo a la
propiedad privada, a la moralidad
imperante y, sobre todo, un trato de la
virtud ética como un aprecio por las
privaciones como manera de
correccion moral son los pilares
fundamentales sobre los que se Diégenes Laercio, Vidas, VI, 24
construye su filosofia. Ademads, fue el
primero en definirse como ciudadano
del mundo (cosmopolites), lo cual muestra el rechazo que profesaba contra el sentimiento ciudadano, factor
que muestra el decaimiento de la imagen que atravesaba la idea de la ciudad-estado en el periodo helenistico.

“Era terrible para denostar a los demds. Decia también que
cuando en la vida observaba a pilotos, médicos y filésofos,
pensaba que el hombre era el mas inteligente de los
animales; pero cuando advertia, en cambio, la presencia de
intérpretes de suefios y adivinos y sus adeptos, o veia a los

figurones engreidos por su fama o su riqueza, pensaba que
nada hay mas vacuo que el hombre. De continuo decia que
en la vida hay que tener dispuesta la razén o el lazo de
horca.”

34



e Comentario de imagen: Didgenes.

Diégenes libera un dallo ante Platén (Anénimo)

Muchas son las anécdotas que protagoniza Diégenes de Sinope, y son un recurso muy recurrente en el arte.
La desverglienza del sinopense es un recurso Util para contraponer la vida elevada de la razén (representada
por Platén). En este caso, se representa una de las anécdotas mas reconocibles de la vida de Diégenes: Platon
habia presentado como problematica la taxonomia del ser humano: Mamifero, pero no cuadripedo como el
resto, sino bipedo. Ademas, la neotenia (es decir, la persistencia de caracteristicas y rasgos infantiles durante
un tiempo prolongado, incluso durante la madurez) que nos caracteriza es probable que hiciera que Platén
nos asemejase mas a las aves (que son extremadamente dependientes en su nacimiento, hasta entrada la
madurez, cuando saltan del nido) que a los mamiferos. Esto llevé a Platén a defender que los seres humanos
somos aves bipedas e implumes.

Ante la sorpresa de Diégenes por la definicién, la leyenda cuenta que Diégenes agarré un dallo, lo desplumé
y lo soltd por la academia de Platdn, ante la estupefaccién de todos los presentes. Eso obligé a Platén a
afadir que los seres humanos somos aves, bipedos e implumes, ademads de tener ufia plana (frente a la uiia
en darra de las aves).

Lo fundamental de Diégenes es su desverglienza y la unién entre su vida y su filosofia, siendo uno de los
maestros mas reconocidos de la filosofia por llevar a cabo todo lo que proponia.

35



10.3. Neoplatonismo: Plotino e Hipatia:

El movimiento neoplatdnico tiene su centro en Alejandria y viene a ser una continuacién del platonismo medio
y del neopitagorismo. El platonismo medio fue un movimiento que intenté explicar las doctrinas platénicas y
establecer una exégesis, es decir, una interpretacion de las obras de Platdn, sobre todo de «El Timeo», asi
como desarrollar sistematicamente esas doctrinas.

La influencia sobre este movimiento del neopitagorismo lleva a la identificacién del UNQO pitagérico con el
BIEN platdnico, o a la subordinacién de éste a aquél, a la doctrina de las reencarnaciones, a la purificacién
ascética. A estos cambios en los planteamientos del platonismo cldsico se afiaden, ademas, las perspectivas
judeo- helénicas de Filén de Alejandria, llegando asi a constituir el sistema del neoplatonismo.

El neoplatonismo hace derivar el mundo sensible del UNO, situado en una esfera suprasensible, a través de
etapas intermedias, llamadas hipdstasis, que suponen una degradacion progresiva hasta llegar a lo nedativo
que es la materia. A partir de esta se debe dar un retorno hacia el UNO, en el que interviene la purificacién
ascética y el conocimiento que se alcanza con independencia de los sentidos que culmina en un éxtasis
mistico, que lleva a la identificacién con el UNO.

El neoplatonismo fue el movimiento que mds se opuso al cristianismo y mantuvo esta posicién hasta su
desaparicién, con el cierre de la escuela filoséfica de Atenas en el 529.

10.3.1. Plotino

Nos limitaremos ahora a subrayar la importancia de su doctrina de la
emanacién. El Neoplatonismo se encontraba ante el mismo problema que el
cristianismo: ¢ cémo ha surgido la pluralidad de lo real, si originariamente no
existe mas que un principio Unico, Dios, el Uno? Ante esta pregunta no caben
mas que dos posibles soluciones: o bien el resto de los seres provienen de
Dios (emanatisma]), o bien proceden de la nada (creacionismo). La diferencia
entre ambas respuestas es sutil, pero de g¢ran importancia teoldgica y
filoséfica. Es sutil, porque si se parte de un principio Unico, ¢dénde esta la
diferencia entre afirmar que el resto de los seres provienen de la nada y
afirmar que emanan de este principio, ya que fuera él no hay nada? La
diferencia es también, sin embargo, de enorme alcance teoldgico y filoséfico,
ya que el creacionismo lleva consigo la afirmacién de la radical diferencia
entre Dios y el resto de los seres, mientras que el emanatismo lleva consigo
una concepcién panteista de lo real. El creacionismo subraya la contingencia de lo creado al establecer la
nada como polo opuesto y punto de referencia de su ser, mientras que el emanatismo subraya la necesidad
de lo emanado a partir del principio primero. Frente al neoplatonismo, el cristianismo no dejé nunca de afirmar
la tesis creacionista, interpretando la creacién, como veremos, a través del concepto platénico de

participacion.

“El Uno no es ninguno de los seres, sino que es anterior a todos los seres.

Asi pues, ¢qué es? La potencia de todo. Si no es, nada existe, ni los seres, ni la inteligencia, ni la vida
primera ni ninguna otra. Siendo la causa de la vida, esta por encima de la vida. La actividad de la vida,
que es todo, no es primera, sino que mana de El como de una fuente. Imaginad una fuente que no

tiene origen; da su agua a todos los rios, pero no se agota por ello, permanece tranquila [en el mismo
nivel]”

Plotino, Enéadas, lll, 8, 9-10

36



10.3.2. Hipatia:

Contamos con tres fechas diferentes para su nacimiento: 355,
370, 375; todas ellas sostenidas argumentativamente por
diferentes estudiosos. Si, en cambio, hay certezas sobre Ia
fecha de su tragica muerte, en marzo de 415. Damascio, en su
Vida de Isidoro, cita lo siguiente:

“Una multitud de hombres mercenarios y feroces que
no temian el castigo divino ni la venganza humana
mataron a la filosofa, y asi cometieron un monstruoso

y atroz acto contra la patria.”
Damascio, Vida de Isidoro

2

# Hipatia, hija del filosofo y matematico Teano, seguidora de

Plotino, fue directora de la Escuela Neoplatdnica de Alejandria
(El Museo]), desde el afio 400 hasta su muerte y cierre definitivo de la Escuela. Fue filosofa, matematica,
astronoma vy, sobre todo, para la tumultuosa epoca en la que le tocd vivir, pagana. El enfrentamiento entre
Orestes, cristiano tolerante de la cultura clasica y representante del poder civil, y Cirilo, representante del
poder eclesidstico (si bien habia sido nombrado obispo tras un proceso espureo), es el transfondo de un
conjunto complejo de tumultos y revueltas. Los tumultos culminaron con la muerte de Hipatia y el posterior
cierre de las escuelas paganas. La Biblioteca de Alejandria fue objeto de diversos saqueaos, algunos anteriores
a la época de Hipatia, hasta que finalmente ardié completa.

Hipatia fue autora de tres obras: un comentario a la Aritmética de Diofanto de Alejandria, un comentario a la
Sintaxis Matemdtica de Ptolomeo Soter y un comentario a Las secciones cénicas de Apolonio de Perga.
Hipatia negd que la tierra girara circularmente alrededor del Sol. Sinesio, su discipulo mds importante, escribié
la obra Dion, en la que, con la aprobacién de Hipatia, trataba de demostrar que la matematica y la filosofia
no se oponian ni al paganismo ni al cristianismo; lo cual la puso en el foco de las revueltas para ambos bandos
enfrentados, si bien ambos la tomaban, inicialmente, como una figura mediadora. Los restos de sus obras
atravesaron la pluma de varios comentadores y detractores, lo cual hacen necesario un trabajo de
reconstruccién que esta aun por concluir.

“Habia una mujer en Alejandria que se llamaba Hypatia, hija del filésofo Tedn, que logré tales alcances
en literatura y ciencia, que sobrepasé en mucho a todos los filésofos de su propio tiempo.”

Sdcrates Escolastico.

37



10.4. El estoicismo:

Estoicismo y epicureismo surgieron en un periodo similar. Zendén, ademas, fundé su escuela en Atenas, como
hicieran muchos anteriores a él. En el caso de Zendn, su escuela fue la Stoa poikile (El pértico pintado). Los
estoicos, a diferencia de los epicureos, combatieron la idea que ponia el placer (hedoné) como principio de la
vida feliz. En su lugar, la doctrina de Zendén puso la virtud como el principio de la vida feliz. Se es virtuoso
cuando se vive de acuerdo a la naturaleza, siendo esta regida por una razén (Logos) que es providente y
dirige sabiamente el destino de las cosas y de las personas. Puede resumirse en el siguiente axioma latino:
Ducunt volentem fata nolentem trahunt (El destino conduce a quien se lo permite y arrastra a quien no se lo

permite).

10.4.1. Séneca el joven:

Séneca, de origen cordobés, pertenece a la etapa romana del
estoicismo, en la que también destacan Epicteto y Marco Aurelio
como autores estoicos. En esta época, los estoicos vivian
relacionados con el poder civil, desempefiando altos cargos dentro
del Imperio.

Fue acusado por Nerdn, quien fuera su alumno, de ser participe de
una conspiracién que le habria de derrocar. Nerén ordené a Séneca
que se suicidara, lo que hizo abriéndose las venas como muestra de
resignacion ante el destino. Antes de esto, también habia tomado
cicuta, el mismo veneno que pondria fin a la vida de Sécrates.

Séneca fue autor de numerosos tratados y epistolas morales, entre
las que destacan De la clemencia al Emperador Nerén, De la
brevedad de la vida o las Epistolas morales a Lucilio.

“Entonces comprenderds que tu muerte es prematura. ¢ Cual es la causa de todo esto? Que vivis como
si tuvierais que vivir siempre, gque nunca os viene a las mientes la idea de vuestra fragilidad; que no
medis el tiempo que ya ha transcurrido; lo perdéis como si tuvierais un repuesto colmado y abundante;

cuando, tal vez, ese mismo dia de que hacéis donacién a un hombre o a una cosa sea para vosotros
el dltimo. Teméis todas las cosas como mortales, y todas las deseais como inmortales.”

Séneca, De la brevedad de la vida, I

38



= -

11. Diotima de Mantinea:

Distintos autores han discutido sobre si se trataba de un personaje
ideado por Platén para uno de sus dialogos mds estudiados, El
banquete, o si fue un personaje histérico. De una parte, filélogos
como Bury o Wilamowitz defendieron la tesis del personaje de
ficcion arguyendo que, en su época, sélo aparece en la obra de
Platon, a lo que afaden que, si hubiera sido una mujer de buena
reputacién, dificilmente podria haber asistido a un banguete
reservado para hombres y mujeres hetairas o artistas. Frente a esta
tesis, Kranz o Taylor sostuvieron que Platén siempre presentaba
personas reales en sus obras, a lo que se suma que, en el mismo
didlogo, Diotima aparece relacionada directamente con un
acontecimiento que si sabemos que fue histérico; segun refiere el
filésofo, Pericles habria acudido a ella como sacerdotisa del templo
de Apolo para hacer un sacrificio que detuviera la peste que a
mediados del s. V a.C. asolé Atenas.

Sea como sea, los pocos datos que hemos conservado de Diotima
la encasillan dentro de los parametros de la filosofia en torno al
concepto del amor, entendido éste como un modo de acercamiento al saber.

En el didlogo El Banquete, los invitados al simposio discuten sobre el verdadero significado del amor;
finalmente, Sécrates decide intervenir y pone en boca de Diotima su concepcidn sobre el mismo. A través de
un mito explica que Eros es hijo de Poros (el recurso, la circunstancia) -a su vez, hijo de Metis, la prudencia-
y Penia (la pobreza, la necesidad), y que fue concebido durante la fiesta por el nacimiento de Afrodita (la
belleza). Asi pues, el amor serd rico en recursos, pero siempre amante y compafero de la pobreza, de la
penuria... Igualmente, el amor se sitda entre lo divino y lo mortal; es un genio, una divinidad, que hace la
funcién de intermediario entre ambos mundos.

En definitiva, Diotima plantea el amor como una via de acceso al conocimiento para aquel que ni es sabio vy,
por tanto, ya lo ha alcanzado, ni es ignorante y, en consecuencia, cree no necesitarlo; el amor es el
intermediario hacia lo mas bello que es el conocimiento, para aquellos que lo necesitan y encuentran recursos
para conducirse hacia él. Diotima podria haber sido un personaje basado en la persona histérica de Aspasia
de Mileto, sobre la que no se duda de su existencia

Es, mi querido Agatén, imposible resistir a la verdad; resistir a SGcrates es bien sencillo. Pero te dejo
en paz, porque quiero referirte la conversacién que cierto dia tuve con una mujer de Mantinea, llamada
Diotima. Era mujer muy entendida en punto al amor, y lo mismo en muchas otras cosas. Ella fue la

que prescribid a los atenienses los sacrificios, mediante los que se libraron durante diez afios de una
peste que los estaba amenazando. Todo lo que sé sobre el amor, se lo debo a ella
Platén, Banquete, 201d

39



12.

Dos filésofas extra: Aspasia de Mileto e Hiparquia de Maronea:

12.1. Aspasiade Mileto:

Los datos que apuntan a como debié ser la vida de Aspasia merecen aun hoy una
interpretacién justa. Sabemos que era originaria de Mileto, y que debid vivir entre
el 470y el 410 a.C, aproximadamente. La destreza de Aspasia con la palabra
hizo que sus semejantes la contaran entre los sofistas y maestros de elocuencia.
Ademads, mantuvo una relacion sentimental con Pericles, el gran gobernador de
Atenas, ademds de estar casada después con Lisicles. Parece que, al ser amante
de Pericles antes que su esposa, eso fue lo que le ¢and la fama de hetaira
(mujeres libres dedicadas a la tertulia y la compafia). Cuadra esta definicién con
su vida, pues recibié educacién y goz6 de una gran relevancia social.

Su matrimonio con Pericles, sefialado como impio, fue lo que provocé (segun Arist6fanes) dos conflictos en
los que los atenienses se enfrentaron a samios y lacedemonios. Lo cierto es que, segun Plutarco, Aspasia
dirigia una escuela filoséfica de mujeres, mal vista entre muchos ciudadanos por instruirlas a comerciar con
su cuerpo. Aun asi, era reconocida por sus contemporaneos, llegando a ser valorada por Platén en el
Menéxeno como creadora de lirica (en concreto, un epitafio).

Dicen que Pericles eligié a Aspasia porque era prudente y experta en cuestiones politicas. También el
propio Sdécrates la frecuenté con sus intimos. Los socraticos llevaban a sus mujeres a escucharla,
aunque tuviera una escuela poco decorosa y honesta, pues criaba jévenes que hacian negocio con
sus cuerpos. En el Menéxeno de Platén, aunque el principio haya sido escrito en tono de broma, hay,
sin embargo, algo de verdad cuando se afirma que es por todos sabido que muchos atenienses
aprendieron de Aspasia el arte de hablar.

Plutarco, Pericles.

12.2. Hiparquia de Maronea:

Esposa de Crates, fundador de la escuela cinica. Si ya era sorprendente para los
griegos el elogio de la desverglienza en la escuela cinica, si quien elogia era mujer
era doblemente grave (pues se afirmaba que el pudor era la cumbre de la belleza
femenina). Con todo, es de las pocas pensadoras mencionadas por Didgenes
Laercio, lo cual nos avisa de su relevancia como pensadora para el mundo clasico.
Las historias que se recogen de ella van en la misma linea de las historias de
Diégenes, de desverglienza total en lo publico y en lo privado.

Conservamos algunos testimonios escritos de Hiparquia, especialmente las
cuestiones que estructuraron el debate con Teodoro el Ateo, con quien se enfrentd
porque éste pensaba que las mujeres no podian dedicarse a la filosofia. El poeta
Antipatro, cercano temporalmente a la fildsofa, redacté un epigrama en el que se

Yo, Hiparquia, no segui las costumbres del sexo femenino, sino que con corazén varonil segui a los
fuertes perros. No me gusté el manto sujeto con la fibula, ni el pie calzado y mi cinta se olvidé del

perfume. Voy descalza, con un bastén, un vestido me cubre los miembros y tengo la dura tierra en
vez de un lecho. Soy duefia de mi vida para saber tanto y mas que las ménades para cazar.
Antipatro, A las mujeres.

le rinden honores.

40



LA FILOSOFIA MEDIEVAL:

Mediacval Universilies
Undversities

tounded in- the 1200 cordury thus : Faris,
| = o+ v s« :Duua s",’l
w o on th ¥ i Erfigt o !
| LR = i Juria | pRUE e

55| The political divisions on the map
are those of about 1500; although:
some of the wniversities had: be-
come extinet by that time. The
fipires indicate the date of
| founding. In Portugal the site of

d| the. university alternated between
| Lishon. and. toimbra. till. 15w, when.
| it was fixved at the latter place.

|_,::.- <drexxo, FleFlorence, Fa-Padua;
2IS 1

Pul s Palatinate, Vic-Vicenxa.
50/ 1204
Seale 1: 22500000
PO S i i S
Ailes
I
* [
4 »
e
[
/
s |
fs——o
/ =
f
/
| /
i {
(7]
ez g
f o
/ /
/ | izi
-mei Heroa -
o i Shanca o
—__‘-‘ﬁ%b o .\:_wﬁ s
f —i—dlorid e 3 Henri
< %
, Zip b
£l a0,
L |
| |
| !
|
1
|
C 0 D LogWestSof Greerwich E 0 F _ LongBast5of Greemeich 10 H 15 1

Primeras universidades de Europa, todas creadas a partir del s. XIl. De ellas, las que mds sobresalen en el
origen son Paris (U. de la Sorbona), Oxford, Bolonia y Salamanca.

1. De lo ontolégico a lo trascendente: Génesis de la filosofia medieval.

A diferencia de lo que habia ocurrido con la filosofia griega, que habia centrado su reflexién en torno a la
determinacion del objeto, la filosofia medieval centrard su interés en Dios. Frente a la inicial hostilidad hacia
la filosofia manifestada por algunos de los primeros padres apologistas cristianos, sus continuadores
encontrardn en la filosofia, especialmente a partir del desarrollo del neoplatonismo de Plotino, un
instrumento Util, no sélo para combatir otras religiones o sistemas filoséficos, sino también para comprender,
o intentar comprender, los misterios revelados. Surde de ahi una asociacién entre filosofia y cristianismo o,
mads en general, entre filosofia y religién, que pondra las bases de la futura filosofia medieval, entre los
cristianos, los musulmanes vy los judios.

El tema fundamental de reflexién pasara a ser la divinidad, quedando subordinada la comprensién e
interpretacién del mundo, del hombre, de la sociedad, etc. al conocimiento que se pueda obtener de lo divino.
La fe, que suministra las creencias a las que no se puede renunciar, tratara de entrar en didlogo con la razén.
La inicial sumisién de la razén exigida por la fe dejard paso a una mayor autonomia propugnada por Santo
Tomds de Aquino entre otros, que conducird, tras la crisis de la Escolastica, a la reclamacién de la
independencia de la razén con la que se iniciara la filosofia moderna.

1.1. Elcristianismo y la filosofia:

La relacién de los primeros pensadores cristianos con la filosofia fue compleja. Mientras unos mostraron su
hostilidad hacia la filosofia, considerdndola enemiga de la fe, otros vieron en la filosofia un arma para
defender con la razén sus creencias religiosas.

Las diferencias que podemos destacar entre el pensamiento griego y el cristianismo sefialamos:

1) El planteamiento del tema de Dios; el mundo griego se limitaba a su interpretacién como inteligencia

41



ordenadora, como causa final, 0 como razén césmica, tal como aparece en Anaxagoras, Aristoteles y
los estoicos, respectivamente. Los cristianos, sin embargo, por Dios entenderdn un ser providente,
preocupado por los asuntos humanos; un ser encarnado, que adopta la apariencia humana con todas
Sus consecuencias; un ser creador, omnipotente, Gnico, pero también paternal.

2) No menor dificultad representa la adecuacién de la nocién de verdad; el origen divino de la verdad
hace, para los cristianos, de su verdad, la verdad, a secas. Esta postura dificiimente se puede
reconciliar con la tendencia grieda a la racionalidad y su aceptacién de los limites del conocimiento.

3) También en el caso del hombre se parte de concepciones distintas; para los cristianos el hombre ha
sido hecho aimagen de Dios y, dotado de un alma inmortal, su cuerpo resucitara al final de los tiempos
(lo que supone una concepcién lineal de la historia, opuesta a la concepcién ciclica de los griegos),
uniéndose a aquélla, siendo juzgado y mereciendo una recompensa o un castigo por su conducta (lo
que supone las nociones de culpa o pecado y arrepentimiento o redencién).

A pesar de estas dificultades, los pensadores cristianos encuentran con el platonismo (y con el
neoplatonismo y algunas teorias estoicas) algunas coincidencias que les animan a inspirarse en dicha
corriente filoséfica para justificar y comprender su fe. Entre ellas, merecen destacarse el dualismo platénico,
con la distincién de un mundo sensible y un mundo inteligible, y la explicacién de la semejanza entre ambos
a partir de |as teorias de la imitacién o la participacidn; la existencia del demiurgo, entidad "configuradora”
del mundo sensible, lo que para los cristianos, lo acercaba a la idea de "creacién"; y la idea de Bien, como
fuente de toda realidad. identificada con la idea de Uno, lo que se interpretaba como una afirmacion simbélica
del monoteismo y de la trascendencia de Dios. También respecto al hombre, la afirmacién de su composicién
dualista, alma y cuerpo, y la afirmacién de la inmortalidad del alma se consideraron apoyos sélidos para la
defensa de las creencias cristianas.

Podemos dividir este periodo en tres grandes épocas, de acuerdo con el avance de la reflexion filoséfica
cristiana: Tenemaos un primer periodo que denominamos patristica, en el que desarrollan su pensamiento los
conocidos como padres de la Iglesia, tanto oriental como occidental. Estos padres de la Iglesia reciben el
impulso de los apologistas (aquellos que defienden la fe frente a los paganos, como Atenadoras), y lo
contindan hasta culminar en san Agustin de Hipona.

Después de la patristica, la escolastica serd la que se abra paso en la produccién filoséfica. Aun teniendo
como precedente a Boecio, la actividad escolastica no empezara su auge hasta la creacién de las escuelas
catedralicias, que después se convertiran en universidades. Podemos subrayar la importancia de san
Anselmo de Canterbury y de san Buenaventura, pero serda santo Tomds de Aquino el mejor de los
representantes de esta corriente.

Por dltimo, dentro del nominalismo, destacaremos a Guillermo de Ockham como su mejor representante, si
bien es una actividad que habia empezado con Roscelino y Pedro Abelardo.

La nueva fe impuso inmediatamente cambios masivos de perspectiva, cuya previa aceptacién motivo
después su interpretacidn filoséfica. No se pasé del universo griego al universo cristiano por via de
evolucién continua; mas bien se tiene la impresidn de que el universo griego se derrumbd sibitamente
en el espiritu de hombres como Justino y Taciano, para dejar paso al nuevo universo cristiano. Lo que

presta mayor interés a estas primeras tentativas filoséficas es que sus autores parecen andar en busca
no de verdades por descubrir, sino mas bien de férmulas con que expresar las que ya han descubierto.
Gilson, La Filosofia en la Edad Media

42



1.2. Elproblemadelarazény lafe.

Igual que el paso del Mito al Logos es una distincién que hemos hecho nosotros por pedagogia, pero que no
es del todo cierta, el paso de la filosofia antigua (<rieda y romana) hacia la filosofia medieval no contiene
dentro de si un cambio tan radical como para enfrentar razén (filoséfica, griega) y fe (teol6gica, medieval).

En los origenes del cristianismo (en torno al s. I} ya hay un debate muy marcado en torno a la veracidad o
falsedad de la filosofia, y como ésta puede usarse para hablar del Dios cristiano. Asi, los Hechos de los
Apodstoles nos muestran a san Pablo en el Aredpago de Atenas discutiendo con epiclreos y estoicos (Hchs
17, 16-34); san Justino y Taciano el sirio escriben textos defendiendo la fe cristiana frente al politeismo del
Imperio, la Escuela de Alejandria (especialmente, Clemente de Alejandria) defenderd el uso de la filosofia
(platénica especialmente) ... Vemaos, por tanto, que no hay una oposicién tan fuerte entre filosofia y teologia.

Antes de la venida del Sefor, la filosofia era necesaria a los griegos para la justicia; ahora, resulta Gtil para
conducir a los hombres al culto de Dios, por ser una especie de propedéutica para los que adquieren la fe
por la demostracion... Y aun tal vez la filosofia fue dada directamente a los griegos, antes de que el Sefior les
llamase a ellos, ya que condujo a los griegos hacia Cristo como la Ley fue para los judios, para llegar a Cristo.
Lafilosofia hace un trabajo preliminar, preparatorio, disponiendo el camino a aquel a quien Cristo hace después

perfecto... Cuando tu hayas fortificado la sabiduria con una muralla por la filosofia y una sana abundancia, la
preservaras sin dudainaccesible alos sofistas. Uno es, pues, el camino de la verdad, pero a ella confluyen como
a unrio perenne todas las corrientes que surgen aqui y alli.

(Clemente de Alejandria, Tapices, |, 5).

Indudablemente, uno de los autores a los que mas atencién se presta, por suponer la culminacién de la época
patristica, es Agustin de Hipona. Recordemos que Agustin habia llegado a la fe cristiana después de
abandonar la doctrina de los maniqueos y, conducido por Ambrosio de Milan, leyendo las cartas de san Pablo,
pero también obras neoplatdnicas (especialmente de Plotino), gracias a las que aprendié que habia cosas
inmateriales, por lo que le fue mas facil dar el salto a la fe cristiana. Para san Agustin, lo esencial es creer
para después comprender/razonar lo creido. Asi lo atestigua:

Todo hombre quiere entender; no existe nadie que no lo quiera; pero no todos quieren creer. Me dice alguien:
‘entienda yo y creeré’. Le respondo: ‘cree y entenderds’... Habiendo pues surgido entre nosotros una
especie de controversia al respecto, en modo que él me diga: ‘Entienda yo y creeré’y yo le responda: Mds bien
cree para entender, llevemos el pleito al juez; ninguno de nosotros pretenda fallar en causa propia. ¢A qué juez
iremos? Examinados uno a uno todos los hombres, no sé si podremos encontrar otro juez mejor que un
hombre mediante el cual Dios hable. Norecurramos, pues, en esta controversiay en este asunto a los autores
profanos; no sea el poeta quien nos juzgue, sino el profeta... Surgié la controversia; vengamos al juez, juzgue
el profeta. Mejor; juzgue Dios por medio del profeta. Callemos ambos. Ya se ha oido lo que decimos uno y otro.
‘Entienda yo, dices, y creeré’. ‘Cree, digo yo, para entender. Responde el profeta: Si no creyereis, no
entenderéis (Is. 7, G)”.

(san Agustin, Sermén 43).

Para llegar a la posicién de santo Tomds habria que mencionar cémo la escoldstica recibe esta cuestion. En
san Anselmo, por ejemplo, encontramos una metdfora preciosa: aquellos que no creen pero intentan

43



comprender (es decir, que sin la fe intentan racionalmente hablar sobre la verdad) son como lechuzas y
murciélagos intentando hablar del cielo diurno frente a las aguilas. Lo vemos:

Hay, en efecto, algunos que, cuando sienten brotar en si mismos los cuernos de una ciencia satisfecha de si
misma, ignoran que, si alguien cree saber algo, desconoce aun cémo debe saber, antes que la solidez de la
fe le haya proporcionado alas espirituales, y tienen la costumbre de elevarse presuntuosamente hasta las
mads altas cuestiones de fe. De aqui proviene que, en sus esfuerzos por elevarse, contra lo que exige el orden,
por la escala de la inteligencia, a las verdades que exige la escala de la fe, como se ha dicho: A menos de creer
no comprenderéis, caen forzosamente, por falta de inteligencia, en un montén de errores. Porque es evidente

que no tienen el sélido sostén de lafe aquellos que, no pudiendo comprender lo que creen, discuten contra la
verdad de esta misma fe, confirmada por los Santos Padres, como si los murciélagos y las lechuzas, que
no ven el cielo mds que de noche, quisieran disputar sobre los rayos del sol en pleno mediodia contra las
aguilas, que miran al sol cara a cara y sin pestaiiear”.

(san Anselmo, Epistola de Incarnatione Verbi, I).

Sin embargo, en santo Tomas encontramos un nuevo problema: El averroismo latino. Los lectores de Averroes
habian concluido que filosofia y teologia eran doctrinas que procuraban encontrar la verdad, aunque sus
conclusiones fueran contradictorias entre si. Esto supone un problema, puesto que no podria afirmarse la
existencia de dos verdades igualmente ciertas pero contradictorias.

Tomds de Aquino intenta resolver esta problematica entre fe y razén hablando de distincién (filosofia y
teologia son ciencias distintas, pero no por ello son contradictorias entre si). Ambas, ademas, tienen
contenidos comunes, si bien una es mas eficaz que otra, o al menos mas profunda:

"Sobre lo que creemos de Dios hay un doble orden de verdad. Hay ciertas verdades acerca de Dios que
sobrepasan la capacidad de la razén humana, como es, por ejemplo, que Dios es uno y trino. Hay otras que
pueden seralcanzadas porlarazén natural, como la existenciay launidad de Dios, etc., que incluso demostraron
los filésofos porla luz natural de la razén".

(santo Tomds, Suma contra gentiles, |, ll).

¢Qué hacer, entonces, en caso de contradiccién entre la razén y la fe? Primard la fe sobre la razon, puesto
que la razon es falible y esta construida sobre nuestro conocimiento sensible, frente a la fe que rebasa la
frontera de lo sensible. Lo vemos en el texto del comentario (por la raz6n muy pocos llegarian a contemplar
las verdades reveladas, y seria después de mucho esfuerzo y muchos errores, pero es necesario alcanzar
estas verdades reveladas para alcanzar la salvacién). Sin embargo, con Tomds de Aquino se sigue abriendo
la brecha entre filosofia y teologia hasta terminar de separarla en Guillermo de Ockham. No obstante,
conviene recordar que no hay una lucha entre ellas, sélo independencia entre la razén natural y la fe revelada.

“La fe no estd contra la razén, sino sobre la razén, y por tanto no se dice que se nieda a la razén como si se
destruyese alaverdaderarazén,sinoque la cautivaenobsequio de Cristo".

(santo Tomas, comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo).

44



2. San Agustin de Hipona (354-430):

Agustin nacid el afio 354 d.C. en Tagaste (ciudad conocida
en la actualidad como Souk Ahras, en Argelia). Hijo de
Patricio, un pequefio propietario rural, y de Ménica, nacié en
el seno de la familia con una posicibn econdmica
desahogada, lo que le permitié6 acceder a una buena
educacién. Sus primeros estudios los realizard en Tagaste,
continudandolos en la cercana ciudad de Madaura; a partir del
afio 370 estudiard en Cartago, dedicandose principalmente
a laretérica y a la filosofia.

Pese a los esfuerzos de su madre, Ménica, que le habia
educado en el cristianismo desde su mas tierna infancia,
Agustin llevard en Cartago una vida orientada hacia el
disfrute de todos los placeres sensibles. En esa época
convivird con una mujer con la que tendra un hijo, Adeodato,
el afio 372.

Se adhiere a las teorias de los maniqueos, hacia el afio 373,
aunque lo abandonard decepcionado en el 383. Ese mismo
afo se trasladard a Roma, y luego a Mildn, donde ensefia
retérica. Escuchando los sermones del obispo de Milan, san
Ambrosio, se acercard al cristianismo. En este periodo
descubre también la filosofia neoplaténica, leyendo las obras de Plotino y las epistolas de San Pablo.

En el afio 386 se convierte el cristianismo. El afio siguiente se bautiza en Milan y opta por una vida ascética
y casta. Tras la muerte de su madre, se traslada a Africa el afio 388, estableciéndose en Tagaste donde
fundard un monasterio en el que permanecera hasta el afio 391. Dicho afio se trasladarda a Hipona,
(actualmente Annaba, también en Ardelia), donde serd consadrado sacerdote por el obispo Valerio. Allf
fundard otro monasterio, en terrenos cedidos por el obispo, desarrollando una fecunda actividad filoséfica y
religiosa, destacando el cardcter polémico contra las diversas herejias (donatistas, pelagianistas...) a las que
se enfrentaba el cristianismo, y que San Agustin consideraba el principal problema con el que habria de
enfrentarse.

El afio 396 es nombrado obispo de Hipona hasta

su muerte en el 430. Su activa produccion iTarde te amé, belleza tan antigua y tan nueva,
filosofica y religiosa abarcard mas de 100 tarde te amé! Y he aqui que td estabas dentro de
volumenes, sin contar las Epistolas y Sermones. mi'y yo fuera, y por fuera te andaba buscando; y
San Agustin ha dejado una obra inmensa de la que deforme como era, me lanzaba sobre las bellezas
destacaremos a continuacién algunos de sus de tus criaturas. TU estabas conmigo, pero yo no
titulos més significativos: estaba contigo. Me retenian alejado de ti aquellas

realidades que, si no estuviesen en ti, no serian.
Llamaste y clamaste, y rompiste mi sordera;
brillaste y resplandeciste, y ahuyentaste mi
o C(onfesiones (obra de caracter ceduera; exhalaste tu fragancia y respiré, y ya
autobiografico) suspiro por ti; gusté de ti, y siento hambre y sed;

me tocaste, y me abrasé en tu paz.
San Adustin, Confesiones, X, cap. XXVII

e Del libre albedrio (sobre el tema de la
libertad y la gracia)

e La ciudad de Dios (sobre su
concepcién politica y de la historia)

45



2.1. Razony fe

Cuando San Adustin comienza la elaboracién de su sintesis filoséfica parte ya de una previa adaptacién de
la filosofia al cristianismo realizada por los pensadores cristianos de siglo Ill, fundamentalmente. En su obra
analizard los distintos sistemas filoséficos griegos mostrando una especial admiracién por Platén,
recibiendo una fuerte influencia del neoplatonismo, asi como del estoicismo, del que acepté numerosas tesis.
Por el contrario, el epicureismo, el escepticismo vy el aristotelismo serdn objeto de rechazo. La magnitud, la
profundidad y, no obstante, la novedad de su obra le convertird en un pensador con una gran influencia
continuada a través de los siglos en el cristianismo.

2.1.1. Larelacién entre razény fe

No hay una distincién clara entre razén y fe en la obra de San Agustin, lo que marcard el discurrir de todo su
pensamiento. Existe una sola verdad, la revelada por la religién, v la razén puede contribuir a conocerla
mejor. "Creer para comprender”, nos dice, en una clara expresién de predominio de la fe; sin la creencia en
los dogmas de la fe no podremos llegar a comprender la verdad, Dios y todo lo creado por Dios; "comprende
para creer”, en clara alusién al papel subsidiario, pero necesario, de la razén como instrumento de aclaracién
de la fe: |a fe puede y debe apovarse en el discurso racional ya que, correctamente utilizado, no puede estar
en desacuerdo con la fe, afianzando el valor de ésta. Esta vinculacién profunda entre la razén y la fe serd
una caracteristica de la filosofia cristiana posterior hasta la nueva interpretacién de la relacién entre ambas
aportada por santo Tomas de Aquino, y supone una clara dependencia de |a filosofia respecto a la teologia.

2.1.2. Elproblema de Dios

El tema que mds ocupa a San Agustin es el tema de Dios. Su filosofia es predominantemente una teologia,
siendo Dios no sélo la verdad a la que aspira el conocimiento sino el fin al que tiende la vida del hombre, que
encuentra su razén de ser en la beatitud, en la visién beatifica de Dios que alcanzardn los bienaventurados
en la otra vida, para cuya obtencidn sera necesario el concurso de la gracia divina.

San Agustin encuentra a Dios en el interior del hombre, a donde acostumbra a dirigirnos para encontrar en
nosotros la verdad. Es precisamente por ese camino por el que vamos a encontrar la que suele considerar con
propiedad la demostracidn de la existencia de Dios a partir de las ideas o verdades eternas: el fundamento
de tales verdades inmutables no puede estar en las cosas creadas, que son cambiantes, sinoque ha de estar
en un ser inmutable y eterno, a su vez, es decir, en Dios.

B Agustin utiliza otros caminos para mostrar a Dios: el orden vy la
PADRE belleza del mundo, y en el “consentimiento universal”, es decir,
- | en el hecho de que todos los pueblos y todos los hombres
v creen en un Dios que es “autor del mundo”, incluso si son
VERBO .~ politeistas, buscando colmar el anhelo de verdad que hay en el
iLuminacion  hombre,

Respecto a la creacién, es el resultado de un acto libre de Dios.
Rechaza la visién g¢riega que consideraba la materia como
eterna, afirmando la verdad de un acto creador por parte de
Dios. Agustinentiende el mundo como creacién de Dios. Este
concepto de “creacién” no tiene correlato en el pensamiento
griedo; es un concepto puramente religioso que implica el
surgimiento del ser, de lo que existe, a partir de la nada. Ya
— desde Parménides se tiene claro que de la nada, nada puede
surgir... sin la intervencion de Dios, afiaden los autores cristianos. La creacidn es entendida como un acto
libre de Dios: Dios crea, “porque quiere”. No obstante,las esencias de todas las cosas creadas se
encontraban en la mente de Dios como ejemplares o modelos de las cosas, tanto de las creadas en el
momento original como de las que irian apareciendo con posterioridad, es decir, de todo lo posible, pero no
existente todavia. Es el llamado ejemplarismo, que se complementa con |a teoria de las rationes seminales
(razones seminales), de origen estoico. Los seres materiales se componen de materia y forma, pero no todos
han sido creados en acto desde el principio del mundo. En el momento de la creacién Dios deposito en la

salto CREACION | | LIBRE
ontolégico

CRIATURAS

46



materia una especie de semillas, las rationes seminales, que, dadas las circunstancias necesarias,
germinarian, dando lugar a la aparicion de nuevos seres que se irian desarrollando con posterioridad al
momento de la creacidn.

Grande eres, Sehor, y muy digno de alabangza; grande tu poder, y tu sabiduria no tiene medida. ;Y
pretende alabarte el hombre, pequefia parte de tu creacién, y precisamente el hombre, que, revestido
de su mortalidad, lleva consigo el testimonio de su pecado y el testimonio de que resistes a los
soberbios? Con todo, quiere alabarte el hombre, pequefia parte de tu creacién. TG mismo le excitas a

ello, haciendo que se deleite en alabarte, porque nos has hecho para ti y nuestro corazén esta

inquieto hasta que descanse en ti.
San Agustin, Confesiones, |, cap. |

2.2. Etica:

La ética agustiniana, aunque inspirada directamente por los ideales morales del cristianismo, aceptara
elementos procedentes del platonismo y del estoicismo, que encontramos también en otros aspectos de su
pensamiento. Asi, compartird con ellos la conguista de la felicidad como el objetivo o fin dltimo de la conducta
humana; este fin serd inalcanzable en esta vida, dado el cardcter trascendente de la naturaleza humana,
dotada de un alma inmortal, por lo que sélo podra ser alcanzado en la otra vida.

Hay aqui una clara similitud con el platonismo, mediante la asociacién de la idea de Bien con la de Dios,
pero prevalece la inspiracién cristiana al considerar que |a felicidad consistiria en la visién beatifica de Dios,
de la que gozarian los bienaventurados en el cielo, tras la practica de la virtud. Ademas, hay que tener en

cuenta que es necesaria la gracia de Dios para
poder alcanzar tal objetivo, lo que hace imposible

No quieras derramarte fuera; entra dentro de ti
mismo, porque en el hombre interior reside la
verdad; y si hallares que tu naturaleza es
mudable, trasciéndete a ti mismo, mas no olvides
que, al remontarte sobre las cimas de tu ser, te

elevas sobre tu alma, dotada de razén. Encamina,

pues, tus pasos alli donde la luz de la razén se
enciende.

San Agustin, La verdadera religién, cap. XXXIX,

72.

considerar la salvacién como el simple efecto de la
prdctica de la virtud, tal y como defendia la herejia
del pelagianismo (entre otras cosas por la
imperfeccién de la naturaleza humana que supone
el pecado original), y planteard no pocos
problemas teoldgicos, recurrentes a lo largo de la
historia del cristianismo.

Respecto al problema de la existencia del mal en
el mundo (si Dios es la suma Bondad ¢por qué lo

permite?) la solucién se alejara tanto del
platonismo, para el que el mal era asimilado a la
ignorancia, como del maniqueismo, para quien el mal era una cierta forma de ser que se oponia al bien; para
San Agustin el mal no es una forma de ser, sino su privacién; no es algo positivo, sino nedativo: carencia de
ser, no-ser. Todo lo creado es bueno, ya que el ser y el bien se identifican; y Dios no puede ser bueno, y al
mismo tiempo el creador del mal. El mal moral tiene su origen no en Dios sino en |a libertad del hombre, en la
capacidad de eleccién y realizacién. Esta libertad entendida como libre albedrio (es decir, como la capacidad
de elegir entre bien y mal, prefiriendo el bien) queda corrompida por la presencia del pecado original. Aunque
el pecado original ha separado al hombre de Dios, no leha privado de su deseo de volver a él; pero el hombre
es incapaz por si solo de realizar este deseo. El hombre necesita de la gracia de Dios que le impulsa a realizar
el bien. Sélo asi podemos entender la famosa frase de San Agustin: “Amay haz lo que quieras”.

47



2.3. Politicay sociedad:

En cuanto a la sociedad y la politica, San Agustin expone sus reflexiones en “La ciudad de Dios”, obra escrita
a raiz de la caida de Roma en manos de Alarico y de la desmembracién del imperio romano. Los paganos
habian culpado a los cristianos de tal desastre, argumentando que el abandono de los dioses tradicionales
en favordel cristianismo, convertido desde hacia tiempo en la religién del imperio, habia sido la causa de la
pérdida del poder de Roma y de su posterior destruccién.

En esa obra San Agustin ensaya una explicacién
histérica para tales hechos partiendo de la
Dos amores fundaron dos ciudades: el amor concepcidn de la historia como el resultado de
propio hasta el desprecio de Dios, la terrena, y la lucha de dos ciudades, la del Bien y la del Mal,
el amor de Dios hasta el desprecio de si propio, la de Dios y la terrenal, de la luz y de Ias tinieblas.
la celestial. La primera se gloria en si misma, y la

La ciudad de Dios la componen cuantos siguen su
palabra, los creyentes; la terrenal, los que no
creen. Esa lucha continuara hasta el final de los
tiempos, en que la ciudad de Dios triunfard sobre
la terrenal, apoyandose San Agustin en los textos
sagrados del Apocalipsis para defender su
postura. De hecho, la oposicién sefialada serd utilizada posteriormente para defender la prioridad de la
Iglesia sobre los poderes politicos, exigiendo su sumision, o que ocurrira en la alta edad media. Asegurada
esa dependencia,

seqgunda, en Dios, porque aquélla busca la ¢loria
de los hombres, y ésta tiene por mdxima gloria a
Dios, testigo de su conciencia

San Agustin, La Ciudad de Dios, XIV, 29

San Adustin aceptard que la sociedad es necesaria al individuo, aungque no sea un bien perfecto; sus
instituciones, como la familia, se derivan de la naturaleza humana, siguiendo la teoria de la sociabilidad
natural de Aristételes, y el poder de los gobernantes procede directamente de Dios.

48



e Comentario de imagen: san Agustin.

San Agustin (Rubens)

Rubens hizo muchas representaciones de este
milagro, con una composicién similar; Agustin, ya
anciano, escoltado por un 3angel en el plano
superior (en este caso es el dangel quien porta los
simbolos de obispo: La mitra y el baculo. Otro de
los simbolos que porta es el corazén inflamado,
que representa la pasién de san Agustin por la
teologia).

La escena la protagoniza san Agustin conversando
con un nifio en la orilla del mar. La historia cuenta
que san Agustin se encontré con un chico en la
orilla que le dijo que queria introducir todo el mar
enunhoyo enla orilla. San Agustin le responde que
eso es imposible, y el nifio le responde que
igualmente era imposible que san Agustin
intentara contener en palabras el misterio del Dios
trinitario. Es una representaciéon de Ia
preeminencia de la fe sobre la razén, en la que el
Padre de la Iglesia representa la sabiduria humana
frente al nifio, que representa la sabiduria divina
(igual que, por ejemplo, sucede al final del libro de
Job, en la que es un nifio quien da la lecciénaJoby
a sus amigos sabios).

49



3. San Anselmo de Canterbury (1033-1109):

San Anselmo era originario de Aosta, en el Piamonte, en Italia,
donde naci6 enel afio 1033. A pesar de ello es mas
comunmente conocido como san Anselmode Canterbury, al
haber sido arzobispo de dicha ciudad durante algunos afos,
donde murié en 1109. Su educacién corrié a cardo de los
benedictinos, luego de una experiencia poco afortunada con el
primero de los profesores a los que fue encomendado, al no
haberle sabido transmitir el aprecio por los estudios.

Ingresé a los 27 afios en el monasterio de Bec, en Normandia,
donde se convirtié en amigo y discipulo del Abad Lanfranco.
Posteriormente fue nombrado él mismo Abad de dicho
monasterio, donde compuso dos de sus obras mds conocidas:
El Monologion, meditacién teoldégico-filoséfica sobre las
P razones de la fe, en donde nos presenta algunas pruebas de la
eX|stenC|a de Dios, propias de la tradlcmn adustiniana, y el Proslogion, donde encontramos el llamado
"argumento ontoldégico”, que constituye la aportacién mas original de san Anselmo a la filosofia medieval.

En 1092 se dirigié a Inglaterra, a Canterbury, donde luego de varias nedativas a aceptar el cargo, fue
nombrado arzobispo de la sede, ejerciendo como tal hasta su muerte, a pesar de verse obligado a abandonar
la ciudad en varias ocasiones, por diversos conflictos mantenidos con Guillermo el Rojo y, posteriormente,
con Enrique |.

3.1. Elargumento ontoldgico:

San Anselmo de Canterbury fue uno de los filésofos mads relevantes de la tradicién agustiniana, por lo que
debemos situarlo en la esfera de influencia filoséfica del platonismo. No obstante, sus preocupaciones
fundamentales eran de tipo religioso y espiritual. En este sentido concibe la filosofia como una ayuda para
comprender la fe: hay una sola verdad, la revelada por Dios, que es objeto de fe; pero la razén puede afadir
comprensién a la fe y, asi, reforzarla. La expresién “credo, ut intelligam" resume su actitud: la razén sola no
tiene autonomia ni capacidad para alcanzar la verdad por si misma, pero resulta Gtil para esclarecer la
creencia. La razén queda situada en una relacién de estricta dependencia con respecto a la fe.

En su obra Monologion San Anselmo habia presentado ya algunos argumentos sobre la demostracién de la
existencia de Dios, acompafiando a otras reflexiones de cardcter marcadamente teoldgico. La
demostraciéngque nos ofrece en el Proslogion fue motivada, segun sus propias palabras, por la peticién de
sus compaferosbenedictinos de reunir en un solo argumento la fuerza probatoria que los argumentos
presentados en el Monologion ofrecian en conjunto. Con esta prueba, conocida como "argumento
ontoldgico”, San Anselmo pretende no sélo satisfacer dicha peticién sino también dotar al creyente de una
razon sélida que el confirme indudablemente en su fe. El argumento en cuestién lo formula San Anselmo
como sigue, en el capitulo Il del Proslogion:

50



2.1(...) Ciertamente, creemos que TU eres algo mayor que lo cual nada puede ser pensado.

2.2Se trata de saber si existe una naturaleza que sea tal, porque el insensato ha dicho en su corazén:
no hay Dios.

2.3Pero cuando me oye decir que hay algo por encima de lo cual no se puede pensar nada mayor,

este mismo insensato entiende lo que digo; lo que entiende estd en su entendimiento, incluso

aungue no crea que aquello existe.

2.4Porque una cosa es que la cosa exista en el entendimiento, y otra que entienda que la cosa existe.

Porgue cuando el pintor piensa de antemano el cuadro que va a hacer, lo tiene ciertamente en su

entendimiento, pero no entiende todavia que exista lo que todavia no ha realizado. Cuando, por el

contrario, lo tiene pintado, no solamente lo tiene en el entendimiento, sino que entiende también que

existe lo que ha hecho. El insensato tiene que conceder que tiene en el entendimiento algo por

encima de lo cual no se puede pensar nada mayor, porque cuando oye esto, lo entiende, y todo lo

gue se entiende existe en el entendimiento.

2.5Y ciertamente aquello mayor que lo cual nada puede ser pensado, no puede existir sélo en el

entendimiento. Pues si existe, aunque sdlo sea también en el entendimiento, puede pensarse que

exista también en la realidad, lo cual es mayor. Por consiguiente, si aquello mayor que lo cual nada

puede pensarse existiese sélo en el entendimiento, se podria pensar algo mayor que aquello que es

tal que no puede pensarse nada mayor.

2.6 Conclusién Luego existe sin duda, en el entendimiento y en la realidad, algo mayor que lo cual

nada puede ser pensado."

San Anselmo, Proslogion, Il

4. Santa Hildegarda de Bingen (1098-1179]):

A medio camino entre la patristica y la escolastica, desde las visiones
alegdricas que le iluminan el camino hacia la Verdad, pero también
reconociendo en el trabajo empirico con las plantas la posibilidad de
curacion de los cuerpos, Hildegard von Bingen es un ejemplo de posible
sintesis entre larazény la fe.

“La sibila del Rin” nacié en el seno de una familia noble; la menor de diez
hermanos fue considerada el diezmo consagrado a Dios. Gracias a ello
recibié una educacidn eclesiastica e ingresd en la orden benedictina,
iniciando asi su vida intelectual, de contemplacién (theorein)/visién de
la Verdad divina. Llegé a fundar dos monasterios, Rupertsberg y
Eibingen, a pesar de que para una mujer era algo realmente inusual en
esa época.

También llamada “la profetisa teuténica”, sus escritos se iniciaron por el
deseo de poner de manifiesto sus visiones misticas de la realidad divina.
Para ello pidié consejo al monje cisterciense Bernardo de Claraval, quien
animo a la abadesa e incluso intercedid con el Papa a fin de que su obra alcanzara la notoriedad merecida. A
partir de ese momento fue reclamada por grandes personalidades de la época, como el emperador Federico |
Barbarroja, de quien fue consejera personal, y realizé varios viajes de predicacién, en los que ponia de
manifiesto su pensamiento, criticando abiertamente la corrupcién eclesiastica y proponiendo argumentos en
contra de la extendida doctrina de los cdtaros. En su obra destacamos textos de contenido
filoséfico/teoldgico, pero también textos con inquietudes protocientificas (algunos manuales de botanica) y

51



con intereses linglisticos. En los primeros, predomina la mistica, que, por medio de visiones, revela a Sta.
Hildegarda el contenido de las verdades de la fe. Fue declarada santa y doctora de la Iglesia en 2012, junto
a san Juan de Avila.

Yo, desdichada y mas que desdichada, en mi nombre de mujer, desde mi nifiez, vi grandes maravillas
que mi lengua no podia expresar, a no ser como las ensefa el Espiritu de Dios en la manera en que
pude decirlas (...) Simplemente sé leer en la sencillez, no en la precisién del texto, pues yo soy

ignorante, y no tengo ninguna instruccién de forma exterior, sino que es en el interior, en mi alma,
donde soy instruida. (...) jOh padre segurisimo y dulce! Escichame a mi, tu indigna sierva, en tu
bondad, a mi, que jamds desde mi nifiez he vivido en seguridad

Sta. Hildegarda, Carta a S. Bernardo.

5. Averroes (1126-1198):

También llamado el Commentator en los textos cldsicos, Ibn-Rusd nace
en Cdrdoba, y estudia teologia, leyes, medicina, matematicas v filosofia.
Llegd a ser médico del Califa en 1182, aunque cayé en desgracia con el
Califa Al-Mansur, probablemente por motivos politicos (puesto que Al-
Mansur queria una visién mas ortodoxa del islam, en la que no encajaba
Averroes). Fue expulsado de Cérdoba, y se establecié en Marrakech,
donde g0z6 del favor real hasta su muerte en 1198.

Fue un asiduo comentador de las obras de Aristételes, lo cual hace que,
en sus obras, en ocasiones, no se distinga la pluma de Aristoteles de Ia
del fildsofo cordobés. Lo que mas fama le procura es la teoria de la doble
verdad, con la cual intenta justificar la pasién que sentia por un filésofo
gue no era creyente, y asi reconciliar la ortodoxia islamica con la
filosofia. La formulacion cientifica de la verdad se consigue Unicamente
en filosofia, pero la misma verdad es expresada en teologia, sélo que de
una manera diferente. La ensefianza imaginativa del Coran expresa la verdad de una manera inteligible para
el hombre ordinario, para el iletrado, mientras que el fil6sofo extrae el meollo de lo alegérico y alcanza la
verdad "sin adornos".

“Sin embargo, incluso en las viejas traducciones latinas medievales, hay elementos suficientes para
poder trazar, junto a la imagen tépica del Comentador, otras perspectivas no menos importantes de
la personalidad de Averroes, como su poder de asimilacién. su dran cultura, la agudeza de su
inteligencia filoséfica, su pensamiento propio, su formacidn en las ciencias de la naturaleza y su gran

sentido empirico de observador de los fendmenos naturales. (...) Era natural, por tanto, que Averroes
viera a Aristoteles como el “Filésofo” no igualado: y que los escolasticos latinos reconocieran en
Averroes el “Comentador” no superado.”

Miguel Cruz, La filosofia darabe.

52



6. Santo Tomds de Aquino (1225 - 1274):

Tomas de Aquino nacid en el afio 1225 en el castillo de
Roccasecca, cerca de Aquino. Hijo de familia de nobles
estudié en el monasterio de Montecasino, donde era
abad su tio, y después en la Universidad de Ndpoles. En
el afio 1244 toma el hdbito como dominico, decisidn
que no agrada a su familia (pues querian que el
aquinate quedase al frente de la abadia de
Montecasino). En Paris conoce a Alberto Magno, con
quien estudiara en Colonia iniciandole en el
conocimiento de la filosofia de Aristételes (gracias a
que conoce a Guillermo de Moerbeke, traductor de
Aristételes). Posteriormente, en 1252, vuelve de
Colonia para ejercer como maestro de teologia en Ia
Universidad de Paris, y en otras ciudades europeas

como Roma, Bolonia y Ndpoles. EI 7 de marzo de
1274 muri6 en Fossanova, abadia de los
franciscanos (con quien los dominicos mantenian
algunos conflictos), camino del segundo concilio
de Lyon, convocado por Gregorio X, que habia
convocado al doctor angélico.

Mds aldn. Lo que de Dios puede comprender la
sola razén humana, también precisa la revelacién
divina, ya que, con sola la razén humana, la
verdad de Dios seria conocida por pocos, después
de muchos analisis y con resultados plagados de

errores. Y, sin embargo, del exacto conocimiento Entre sus obras principales podemos destacar:
de la verdad de Dios depende la total salvacién
del hombre, pues en Dios est4 la salvacién. . Suma teoldgica: su obra mas importante,
en ella domina el pensamiento aristotélico y
Tomds de Aquino, Suma Teoldgica, I, q. |, a. 1 realiza una sistematizacion entre teologia y
filosofia.
° Suma contra gentiles: responde a las

objeciones presentadas en la discusion con el judaismo y el islam.

6.1. Relacion entrelarazony lafe

Santo Tomds de Aquino replanteard la relacién entre la fe y la razén dotando a ésta de una mayor
autonomia. No obstante, también sera deudor de la tradicién filoséfica cristiana, de cardcter
fundamentalmente agustiniano, aceptando el predominio de lo teoldgico sobre cualquier otra cuestién
filoséfica, asi como los elementos de la fe que deben ser considerados como imprescindibles en la reflexién
filoséfica cristiana: el creacionismo, la inmortalidad del alma, las verdades reveladas de la Biblia y los
evangelios, y otros como la concepcidon de una historia lineal y trascendente, en oposicién a la concepcién
ciclica de la temporalidad tipica del pensamiento clasico.

La relacion de dependencia de la razén con respecto a la fe heredada del pensamiento agustiniano serd
modificada sustancialmente por santo Tomds de Aquino. A lo lardo del siglo trece, el desarrollo del
averroismo latino habia insistido, entre otras, en la teoria de la "doble verdad", se<ln la cual habria una
verdad para la teologia y una verdad para la filosofia, independientes una de otra, y cada una con su propio
ambito de aplicacién y de conocimiento. La verdad de la razén puede coincidir con la verdad de la fe, o no.
En todo caso, siendo independientes, no debe interferir una en el terreno de la otra.

Santo Tomds rechazard esta teoria, insistiendo en |la existencia de una Unica verdad, que puede ser conocida
desde larazén y desde la fe. Reconoce la particularidad vy la independencia de esos dos campas, por lo que
cada una de ellas tendrd su objeto y método propio de conocimiento. La filosofia se ocupard del

53



conocimiento de las verdades naturales, que pueden ser alcanzadas por la luz natural de la razén; y la
teologia se ocupard del conocimiento de las verdades reveladas, de las verdades que sélo puede ser
conocidas mediante la luz de la revelacién divina. Ello supone una modificacion sustancial de la concepcién
tradicional (agustiniana) de las relaciones entre la razén y la fe. La filosofia, el ambito propio de aplicacion
de la razon deja de ser la "sierva" de la teologia, al reconocerle un objeto y un método propio de
conocimiento. La posicién de santo Tomas supondr3 el fin de la sumisién de lo filoséfico a lo teoldgico. Esta
distincién e independencia entre ellas se ird aceptando en los siglos posteriores, constituyéndose en uno de
los elementos fundamentales para comprender el surgimiento de la filosofia moderna.

6.2. Teologia: El problema de Dios y las cinco vias.

Por lo que respecta la existencia de Dios santo Tomds afirma taxativamente que no es una verdad evidente
para la naturaleza humana, (para la razén,) por lo que, quienes la afirmen, deberan probarla de un modo
evidente para la razén, de un modo racional, en el que no intervengan elementos de la Revelacién o de la fe.

Pero ¢qué tipo de demostracién hemos de elegir? No podemos partir de la idea de Dios, ya que eso es
precisamente lo que se trata de demostrar. Tampoco podemos recurrir a la demostracién "a priori”,
puesto que esta demostracion parte del conocimiento de la causa, y de él llega al conocimiento del efecto:
pero Dios no tiene causa. Sélo nos queda, pues, partir del conocimiento que proporciona la experiencia
humana, de los seres que conocemos, tomados como efectos, y remontarnos, a través de ellos, a su causa,
es decir, argumentando "a posteriori".

Siendo tal la posicién de Sto. Tomds comprendemos por qué criticara duramente el argumento ontol4gico y
rechazara su validez. El argumento de san Anselmo toma como punto de partida la idea de Dios como ser
perfecto, pero tal idea, dice Santo Tomds, procede de la fe, y no tiene por qué ser aceptada por un no
creyente. Ademas, el argumento de San Anselmo contiene un paso ilegitimo de lo ideal a lo real: pensar algo
como existente no quiere decir gue exista en la realidad. La existencia pensada no tiene mas realidad que
la de ser pensada, la de estar como tal en nuestro entendimiento, pero no fuera de él. Para santo Tomas la
Unica existencia indudable para nosotros es la existencia sensible. Por ello desarrollara sus cinco pruebas
de la existencia de Dios a partir siempre de la experiencia sensible.

En dichas pruebas, va a seguir siempre el mismo proceso de razonamiento:

e Seinicia la demostracién acudiendo a lo que se percibe la realidad a través de lossentidos.

e Se expone la imposibilidad de llevar el razonamiento hasta el infinito por resultarabsurdo.

e Seexpone la necesidad de la existencia de un primer principio, que serd identificado con Dios.
Enla "Suma Teoldgica", encontramos formuladas estas cinco pruebas o vias asf:

a) Primera via: Movimiento. Nos consta por los sentidos que hay seres de este mundo que se mueven;
pero todo lo que se mueve es movido por otro, y como una serie infinita de causas es imposible hemos
de admitir la existencia de un primer motor no movido por otro, inmdvil. Y ese primer motor inmovil es
Dios.

b) Segunda via: Eficiencia. Nos consta la existencia de causas eficientes que no pueden ser causa de si
mismas, ya que para ello tendrian que haber existido antes de existir, lo cual es imposible. Ademas,
tampoco podemos admitir una serie infinita de causas eficiente, por lo que tiene queexistir una
primera causa eficiente incausada. Y esa causa incausada es Dios.

¢) Tercera via: Contingencia. Hay seres que comienzan a existir y que perecen, es decir, que no son
necesarios; si todos los seres fueran contingentes no existiria ninguno, pero existen; por lo que deben
tener su causa en un primer ser necesario, ya que una serie causal infinita de seres contingentes es
imposible. Y este ser necesario es Dios.

d) Cuarta via: Grados de perfeccién. Observamos distintos grados de perfeccién en los seres de este
mundo (bondad, belleza...] Y ello implica la existencia de un modelo con respecto al cual establecemos
la comparacién, un ser 6ptimo, maximamente verdadero, un ser supremo. Y ese ser supremo es Dios.

e) Quinta via: Finalidad. Observamos que seres inorganicos actdan con un fin; pero al carecer de

54



conocimiento e inteligencia sélo pueden tender a un fin si son dirigidos por un ser inteligente. Luego
debe haber un ser sumamente inteligente que ordena todas las cosas naturales dirigiéndolas a su fin. Y
ese ser inteligente es Dios.

1 Seresquesemueveny MOVIDD - MOTOR ~ Serie de motores-movidos  Motor que mueve sin ser Mslor iamini
tombian “Todo lo que se mueve es movi- movido (primer motor)

do por ofro”

2 (ausosy efectos EFECTO - CAUSA Serie de cousos-efecto Cousa efidente incousoda ~ Cousa primera
"Todo efecto requiere uno
tousa”

2 Seres contingentes MHU EXISTENTE . EXISTENTE Serie de 51EEES tz.u-E L] Ser que do pero no [g{ibe Ser necesario
Lo que no existe no puede don lo existendio existencin, “existe por si'

dorse lo existencin™

& Seres con diferentes PERFECCIONES  PERFECCION Serie de perfecciones Perfeccion mismo, cousa  Ser perfectisimo
grados de perfecdon "Lo que sblo fiene grodos de porciales de "los perfecciones”
perfeccion porticipo de ella”

§  Seresnoinfeligentes que ORDEN  INTEUGENCIA Serie de inteligencios Inteligencio supremo Ser inteligentisimo
siguen un plan (fin) “Lo ordenado exige una infeli-  ordenodoros
gencio ordenadora®

6.3. Etica:

La teoria moral de santo Tomas esta basada en la ética aristotélica. EI eudemonismo aristotélico esta
claramente presente en la ética tomista. Siguiendo estas raices Sto. Tomas estd de acuerdo con Aristételes
en la concepcidn teleoldgica de la naturaleza y de la conducta del hombre: toda accién tiende hacia un fin,
y el fin es el bien de una accién. Hay un fin dltimo hacia el quetienden todas las acciones humanas, y
ese fin es lo que Aristételes llama la felicidad. Santo Tomds, en su continuo intento por la acercar
aristotelismo vy cristianismo, identifica la felicidad con la contemplacién beatifica de Dios, con la vida del
santo, de acuerdo con su concepcidn trascendente del ser humano.

Santo Tomas afadird que esta contemplacién no la puede alcanzar el hombre por sus propias fuerzas, dada
la desproporcién entre su naturaleza y la naturaleza divina, por lo que requiere, dealduna manera la
ayuda de Dios, la gracia, que le permitira al alma adquirir la necesaria capacidad para alcanzar la visién de
Dios.

Aligual que Aristdteles, distingue dos clases de virtudes: las morales y las intelectuales.Pero ademas afiade
las virtudes teologales, fe, esperanza y caridad (amor), que vienen dadas por Dios. Por virtud entiende
también un hdbito selectivo de la razén que se forma mediante la repeticion de actos buenos vy, al igual que
para Aristételes, la virtud consiste en un término medio, de conformidad con la razén. A la razén le
corresponde dirigir al hombre hacia su fin, y el fin del hombre ha de estar acorde con su naturaleza por lo
que, al igual que ocurria con Aristételes, la actividad propiamente moral recae sobre la deliberacidn, es decir,
sobre el acto de la eleccidn de la conducta.

Al reconocer el bien como el fin de la conducta del hombre la razén descubre su primer principio: se ha de
hacer el bieny evitar el mal ("Bonum est faciendum et malum vitandum"). Este principio al estar fundado en
la misma naturaleza humana es la base de la ley moral natural, es decir, el fundamento ultimo de toda
conducta y, en la medida en que el hombre es un producto de la creacién, esa ley moral natural estd basada
en la ley eterna divina. De la ley natural emanan las leyes humanas positivas, que seran aceptadas si no
contradicen la ley natural y rechazadas o consideradas injustas si la contradicen.

55



o Ley: ordenacion de la razén al bien comudn y promulgada por aquel que tiene a su cargo el cuidado de
la comunidad.

e Leydivina: ley de Dios que esta fundada en la revelacién y que la conocemos a través de la revelacién
escrita (la Biblia).

e Ley natural: Expresion de la ley eterna prescrita por Dios para todos los seres creados; en los seres
humanos la encontramos en la conciencia, que nos dicta lo que hay que hacer u omitir.

En consecuencia, el primer precepto de la ley es éste: "El bien ha de hacerse y buscarse; el mal ha
de evitarse". Y sobre éste se fundan todos los demas preceptos de la ley natural, de suerte que

cuanto se ha de hacer o evitar caera bajo los preceptos de esta ley en la medida en que la razén

practica lo capte naturalmente como bien humano
Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, I-ll, g. 94, a. 2

6.4. Politica:
Las circunstancias sociales y la evolucién de las
EL DERECHO NATURAL formas de poder en el siglo Xlll, especialmente los

Es la ley impresa en todo ser humano por la naturaleza, problemas derivados de la relacién entre la Iglesia y el
antericr, sugerior e inmutable a cualguier ley positiva, gue Estado. llevaran a Sto. Tom&s a un pIanteamiento

norma toda la vida personal v su relacidén con los demas, . . .. L. . L
Bibsriarivio [a motiided; 1a rual fonarenbe nor b iz de 1 inspirado también en la Politica aristotélica, aunque

razon natural, discerniendo lo que es buens y o que es teniendo en cuenta las necesarias adaptaciones al
malo, segun &l recto fin de lo natural i cristianismo.

v la participacion de |z ley eterna
en la criatura racional. Para Sto. Tomds, siguiendo a Platon y a Aristételes, la
sociedad es el estado natural de Ia vida del hombre. En
cuanto tal, el hombre es por naturaleza un ser social
nacido para vivir en comunidad con otros hombres;
pero ya sabemos que Sto. Tomas asigna al hombre un
fin trascendente, por lo que ha de reconocer un papel

importante a la Iglesia en la organizacién de |a vida del hombre.

Ninguna ley , ningtin reglamento,
ninguno ideclogio detiene el
derecho de los pueblos
o erradicar o tiranie

Del mismo modo que habia distinguido entre la razén y la fe y, aun manteniendo su autonomia,concedia la
primacia a la fe sobre la razén, por lo que respecta a la sociedad, aun aceptando la distincién vy la

independencia del Estado v la Iglesia, aguél ha de someterse a ésta, en virtud de ese fintrascendente del
hombre. El Estado ha de procurar el bien comdn, para lo cual legislard de acuerdo con la ley natural.

La ley positiva, es decir la ley promulgada por legisladores humanos legitimamente autorizados, debe
concretar la ley natural; es lo que conocemos como “iusnaturalismo”. Las leyes contrarias a la ley natural no
obligan en conciencia (por ejemplo, las contrarias al bien comun, o las dictadas por egoismo). Las leyes
contrarias a la ley divina deben rechazarse y no es licito obedecerlas, marcandose claramente la dependencia
de la legislacién civil respecto a la legislacidn religiosa.

Como sistema de gobierno, santo Tomas defiende la monarquia siempre que busque el bien comdn y cumpla
con la justicia; en caso contrario, el rey se convierte en un tirano y debe ser derrocado (e incluso muerto, por
lo que Tomas de Aquino se postula en favor del regicidio en el caso de que no obedezca la ley natural), aunque
considerando que dicha accién no provoque como consecuencia un mal atin mayor.

56



“Como dice san Agustin, «la ley que no es justa no parece que sea ley». Por tanto, la fuerza de la ley
depende del nivel de su justicia. (...) Toda ley humana tendrd caracter de ley en la medida en que se

derive de la ley de la naturaleza; y si se aparta en un punto de la ley natural, ya no serd ley, sino
corrupcion de la ley
Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, I-ll, g. 95, a. 2

6.5. Comentario de texto:

Para la salvacién humana fue necesario que, ademds de las materias filoséficas, cuyo campo analiza larazén
humana, hubiera alguna ciencia cuyo criterio fuera lo divino. Y esto es asi porque Dios, como fin al que se
dirige el hombre, excede la comprensién a la que puede llegar sélo la razén. Dice Isaias 64,4: jDios! Nadie
ha visto lo que tienes preparado para los que te aman. Sélo Tu. El fin tiene que ser conocido por el hombre
para que hacia El pueda dirigir su pensar y su obrar. Por eso fue necesario que el hombre, para su salvacién,
conociera por revelacién divina lo que no podia alcanzar por su exclusiva razén humana. Mas aln. Lo que
de Dios puede comprender la sola razén humana, también precisa la revelacién divina, ya que, con la sola
razén humana, la verdad de Dios seria conocida por pocos, después de muchos andlisis y con resultados
plagados de errores. Y, sin embargo, del exacto conocimiento de la verdad de Dios depende la total salvacién
del hombre, pues en Dios esta la salvacién. Asi, pues, para que la salvacidn llegara a los hombres de forma
mas facil y sequra, fue necesario que los hombres fueran instruidos acerca de lo divino, 5 por revelacién
divina. Por todo ello se deduce la necesidad de que, ademas de las materias filoséficas, resultado de la
razon, hubiera una doctrina sadrada, resultado de la revelacion

(TOMAS DE AQUINO, Suma de Teologfa, I, c. 1, art. 1, trad. de José Martorell, Madrid, B.A.C., 2001).

Informacidén relevante: Este fragmento se extrae de la Suma teoldgica, obra culmen de la filosofia medieval,
en la que Santo Tomds de Aquino hace una sintesis de filosofia (con una clara influencia de Aristételes) y
de teologia. En ella encontramos también las cinco vias por las cuales Sto. Tomdas demuestra, a posteriori,
la existencia de Dios. Es el inicio de la Suma, por lo que encontramos aqui cual es la intencién de esta obra
hecha en cinco tomos, y que tuvieron que concluir sus discipulos (puesto que Sto. Tomas la dejé inconclusa
luego del éxtasis que sufrid el 6 de diciembre de 1273, a festividad de san Nicolas)

e (Comentario de imagen: Santo Tomas:

Como sabemos, Sto. Tomas ingresd en la orden dominicana
en contra de la voluntad de su familia, pues querian que
redentara la abadia benedictina de su tio, al estar mejor
posicionado econdmicamente. La riqueza de algunas érdenes
religiosas frente a las 6rdenes mendicantes las retrata muy
bien Umberto Eco en El nombre de la rosa, pues el
protagonista es franciscano (orden mendicante, como los
dominicos) y la abadia (rica) es de titularidad benedictina.

Para intentar convencer al joven Tomas, sus hermanos lo
encerraron en una torre, en la que también habian encerrado
a una prostituta para que le hiciera caer en la tentacién de las
pasiones mundanas. Sin embargo, la escena describe el final
del relato: Santo Tomds resiste a la tentacién de su
compafiera de habitacién (que sale de la habitacién por la
puerta que hay al fondo), y dos angeles le asisten y le cifien
el cingulo (un pequefio cinturén blanco que adn hoy los
sacerdotes usan encima del alba, simbolo de pureza).

La tentacién de Sto. Tomas (Velazquez)

57



7. San Buenaventura de Fidanza (1217-1274):

De la orden franciscana, fue su general durante 40
afos, y es uno de los santos mas conocidos de esta
orden, también mendicante, junto con san Francisco y
san Antonio de Padua. Su postura inicial en relacién
con la razén-fe es favorable a la fe, aunque reconoce
la importancia de la filosofia como método de conocer
la verdad, pero limitandose solo a ella se camina en
tinieblas, una razén un tanto coja que necesita el
complemento de la fe. La filosofia es un itinerario de
la mente a Dios, consiste en leer en el libro de la vida,
pero preguntandose por quien es el autor de tan bella
obra. Divide la filosofia segln su triple razén, como
natural (causa del ser), como racional (entendimiento
de la causa) y como moral (por la que se ordena el
vivir); similar a la distincion fisica-16gica-ética, pero en

terminologia latina. No concibe la filosofia si no es cristiana, porque no cree en una verdad que no sea la de
Dios. Murié en Lyon, donde habia sido convocado por Gregorio X para el segundo concilio, igual que santo
Tomds. San Buenaventura logré entonces la unién de los ortodoxos griegos al catolicismo, muriendo Ia

noche después a esta fiesta.

Es verdad indudable que somos fin de todas las cosas que existen; y todos los seres corpdreos
fueron hechos para el servicio del hombre, a fin de que de todos ellos se encienda éste en el amor y
la alabanza del Hacedor del universo, por cuya providencia se disponen todas las cosas. Asi, pues,
esta mdquina sensible del universo es como una casa fabricada para el hombre por el sumo artifice
hasta tanto que llegue a la otra casa del cielo, no hecha por mano de hombre, a fin de que, asi como
el alma estd ahora en la tierra por razén del cuerpo y del estado de mérito, asi algtin dia el cuerpo se
halle en el cielo por razén del alma y en estado de premio.

Buenaventura de Fidanza, Breviloquio, Il, cap. 4, 5.

8. Guillermo de Ockham (1280/88 - 1349j:

Se desconoce la fecha exacta del nacimiento de Guillermo de Ockham,
(escrito también Occam), que se sitda, segun lo que se puede deducir
partiendo de los pocos acontecimientos que conocemos de su vida,
entre los afios 1280, como pronto, y 1300, como muy tarde. Segun
unos nacié en el lugar llamado Ockham, en el condado de Surrey, al sur
de Londres, mientras que otros consideran que Ockham era
simplemente su apellido. Se sabe que ingresé muy joven en la orden
mendicante de los franciscanos, y que realizé sus estudios en Oxford. El
afio 1323, en que fue convocado a Avifién por la corte pontificia, fue
acusado de herejia.

En 1327 es encargado por el general de la orden de analizar las tesis
pontificias sobre el tema; viéndose amenazados ambos por los
defensores de las tesis

58



papistas abandonan Avifén y se refugian primero en Italia y luego, en 1328, bajo la proteccién de Luis de
Baviera, siendo también ambos excomulgados. Tras la muerte de Luis de Baviera, en 1347, y habiendo
continuado su polémica con los papas Benedicto Xl y Clemente VI, tuvieron lugar algunos contactos para
facilitar la sumisién de Ockham al papa Clemente VI, sin que haya constancia de que la hubiera, o no,
firmado. En 1349 muere en Munich, al parecer a causa de la peste negra.

La presencia de Ockham en Avifidn marca un
antes y un después en el conjunto de su obra que
queda asi dividida en torno a dos periodos; el
primero, anterior a su estancia en Avifién, esta
dominado por preocupaciones filoséfico-
teoldgicas; el segundo, que comienza con su huida
natural, ya que sélo de esta manera se entiende de Avifidn, por reflexiones filoséfico-politicas.
el sabio en la ciencia y en la filosofia. Pertenecen al primer periodo los "Comentarios” a
Guillermo de Ockham, Légica, Ill, 1 las Sentencias de Pedro Lombardo, cuyo
contenido le valié la antipatia y persecucion de
Luterrell, y el ser acusado de herejia. Entre las
obras teoldgicas cabe destacar los "Quodlibeta VII", con el tratamiento de cuestiones como la unicidad de
Dios, la posibilidad o no, defendida por Sto. Tomds, de que el alma sea la forma del cuerpo, la posibilidad de
demostrar la existencia de Dios, etc..., en consonancia con las posiciones mantenidas en los Comentarios.

Los articulos de fe no son principios de
demostracién, ni conclusiones, y no son ni
siquiera probables, ya que parecen falsos a
todos o a la mayoria, 0 a los sabios; entendiendo
por sabios aguellos que se confian a la razén

Al segundo periodo pertenecen sus obras de polémica filoséfica-politica, centradas en torno a la discusién
de la prevalencia del poder terrenal o espiritual, entre las que cabe destacar el "Compendium errorum loannis
papae XXII" y el "Dialogus inter magistrum et discipulum de imperatorum et pontificum potestate”, a la que
se considera la principal obra de este periodo escrita por Ockham.

8.1. Razényfe

La posicion que adoptara Occam respecto al tema de la relacién entre la razén y la fe supondrd no ya la
distincion entre ambas y la concesion a cada una de un espacio particular de aplicaciéon, como habia
defendido santo Tomas, sino su radical distincién e independencia. La razén no esta ya al servicio de la fe, ni
la fe necesita de la razén para esclarecer sus propios dictados. La fe depende estrictamente de la revelacién,
por lo que la razén no tiene nada que decir, no tiene nada que afadir ni quitar, nada que aclarar a la palabra
divina. La razon, por su parte, siendo una facultad otorgada por Dios al hombre, para ordenarse en este
mundo, no tiene nada que tomar de la fe: ha de recurrir a las otras facultades naturales y, exclusivamente
con ellas, obtener los conocimientos necesarios para la vida mas perfecta posible del hombre.

La distincién entre la razén y la fe se convierte, por lo tanto, en separacién, y aln en opaosicién, entre ambas,
lo que conducira a Occam a una posicién mistica y "anti-teoldgica" en los temas de la fe (el voluntarismo,
caracterizado por la afirmacion de la preeminencia de la voluntad sobre el entendimiento], y a una posicion
radicalmente empirista en lo concerniente a los temas de la razén. La autonomia de la razén con respecto a
la fe proclamada por santo Tomas se convierte en una independencia absoluta, lo que tiene importantes
consecuencias en el campo filoséfico y teoldgico en el que se movera Occam.

Pensara lo que pensara Aristdteles sobre esto, me tiene sin cuidado, puesto que siempre parece
dubitativo en sus expresiones. (...) Es evidente que no puede demostrarse [la inmortalidad del alma],
pues cualquier razén que pretenda probarlo comportard elementos que suscitardn la duda de

cualquiera que discurra se<un la razén natural.
Guillermo de Ockham, Quodl., |, c. 10.




8.2. Elanalisis del conocimiento: El nominalismo

Si San Agustin habia explicado el tema del conocimiento con la doctrina de la iluminacién, de inspiracién
platénica, santo Tomas lo habia hecho con la teoria de la abstraccién, de raiz aristotélica. En ambos casos el
conocimiento representa el conocimiento de la esencia, dejando al margen la individualidad y particularidad
del objeto conocido. Occam se opondra a ambas explicaciones, rechazando la posibilidad de conocer
directamente las esencias tanto como la posibilidad de un conocimiento abstractivo, ofreciéndonos una
explicacién basada en la intuicién sensible, que nos permite entrar en contacto directamente con la realidad
individual y concreta, postura conocida con el nombre de nominalismo.

¢Conocemos directamente, pues, la realidad individual o conocemos sélo las esencias universales? La
intuicién no es, para Occam, la captacién directa por parte del sujeto de una esencia, de una idea de tipo
platonico, sino la relacién directa del sujeto que conoce con el objeto conocido, con la cosa. En este sentido,
el conocimiento es algo que se ofrece de modo directo e inmediato al individuo (no el resultado de una
abstraccién, de una elaboracién del entendimiento que culmina en un concepto); es algo, por lo tanto,
presente, que queda <arantizado por la inmediatez, por la presencia de la cosa que es la causa inmediata de
dicho conocimiento, por el que se afirma en consecuencia la existencia de la cosa y del que dependen también
las relaciones entre las cosas. El conocimiento abstractivo no es posible, porque lo universal no es real, no es
algo que esté presente. Los conceptos los formamos espontdaneamente en el entendimiento, no a través del
proceso abstractivo descrito por Aristételes y por santo Tomds. ;Qué son los conceptos? No pueden
representar unas esencias que no tienen presencia ni existencia real: no son mas que signos de caracter
linglistico que se forman a partir de la experiencia, por generalizacién. Distingue Occam dos tipos de signos:
los naturales y los convencionales. Son signos naturales los concebidos por la mente y, en este sentido,
pueden ser llamados palabras mentales. Los signos convencionales pueden ser de dos clases: proferidos y
escritos, es decir pertenecientes al lenguaje hablado o al lenguaje escrito. La funcién de los signos es hacer
las veces de las cosas que significan en el discurso, sustituirlas. En ningdn momento representar esencias
inexistentes.

El rechazo de la explicacién tomista del conocimiento (por via de la abstraccién, siguiendo a Aristételes) va
asociado a la modificacion de los presupuestos |6gicos que se pueden aceptar en el discurso filosofico, y a la
elaboracidn de algunas propuestas metodoldgicas, entre las que se suele destacar el principio de economia,
también conocido como la "navaja de Ockham", que supone el rechazo de lo superfluo, de lo que no aparezca
de modo inmediato a la intuicién sensible, y la exigencia de simplicidad en la explicacion de los sucesos reales,
y cuya formulacién tradicional se presenta del modo siguiente: "no hay que multiplicar los entes sin
necesidad" (entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem.

Por consiguiente, hay que decir que todo universal es algo singular, y, por lo tanto, no es universal
sino por su significacién en cuanto signo de muchos. (...) Por consiguiente, ninguna substancia

singular es universal, pues toda substancia es numéricamente una y singular, porque toda cosa es
una cosa y no muchas.
Guillermo de Ockham, Suma de [dgica, cap. 14-15.

60



9. Christine de Pizan (1364-1460):

A= Aungue de origen veneciano, De Pizan pas6 su infancia en la corte
ll de Carlos V de Francia, al amparo de su padre, fisico y astrélogo.
Este contexto cortesano, y la inestimable ayuda de su progenitor,
gue vio en ella el gran talento literario que albergaba contra la
opinion de su mujer, le permitié ser autodidacta y adquirir una
vasta formacién, que le conduciria afios mas tarde a poder
mantener a su familia como escritora profesional, dado que habia
enviudado prematuramente a los 25 afios.

Aunque lo “normal” en la época habria sido un nuevo casamiento
(el primero habia sido plenamente feliz, junto a un marido que
alentaba su labor intelectual) o retirarse a una vida religiosa, ella
prefirié intentar el camino auténomo de la escritura. Su acreditada
buena fama como escritora hizo que la reina Isabel, esposa de
Carlos VI, decidiera apoyarle econémicamente en su empresa,
convirtiéndose en su mecenas. De su extensa produccién literaria destacan como obras de caracter mas
filoséfico:

|
%“
i
!
%
&
il
D

La ciudad de las damas: es una obra politica controvertida, en este caso por el hecho de proponer la
reivindicacion del papel cultural de la mujer. Pizan sitGa a la mujer en el centro de la discusién politica no como
objeto sino como sujeto de la accién, capaz de desarrollar una vida virtuosa regida por la razén. Comparando
su realidad como mujer con las obras que describian al ¢énero femenino como un conjunto de impurezas, De
Pizan reacciona con indignacién ante falsedades sin ningdn argumento solvente. Asi, las tres virtudes, Razon,
Rectitud y Justicia, entran en escena para defender la causa de la mujer frente a tales dislates; asimismo, le
instan a levantar una ciudad en la que las mujeres queden a salvo de las injurias de los cretinos.

Volviendo sobre todas esas cosas en mi mente, yo, que he nacido mujer, me puse a examinar mi
caracter y mi conducta y también la de otras muchas mujeres que he tenido ocasién de frecuentar,
tanto princesas y grandes damas como mujeres de mediana y modesta condicién, que tuvieron a bien
confiarme sus pensamientos mas intimos. Me propuse decidir, en conciencia, si el testimonio reunido
por tantos varones ilustres podria estar equivocado. Pero, por mas que intentaba volver sobre ello,

apurando las ideas como quien va mondando una fruta, no podia entender ni admitir como bien
fundado el juicio de los hombres sobre la naturaleza y conducta de las mujeres

Christine de Pizan, La ciudad de las damas.

61



LA FILOSOFiA MODERNA:

Es un periodo de la historia de la filosofia que comienza con Descartes y culmina con la filosofia kantiana
(siglos XVII y XVIII). Los rasgos mas importantes de la filosofia moderna son:

1) Independencia del ejercicio de la razén y de la filosofia respecto de la fe y |la teologia.

2) Estudio del sujeto (tanto del sujeto moral como del sujeto que conoce), de sus estructuras y
mecanismos.

3) Mayor preocupacién por las cuestiones relativas al conocimiento (elementos, procesos vy
fundamentacién del saber) que de cuestiones ontolégicas (aunque de ningdn modo éstas fueron
olvidadas).

4) Fascinacién por los resultados de las ciencias y de la calidad de su conocimiento, tanto de la
matematica como de la nueva ciencia o fisica matematica.

En el siguiente esquema se citan las corrientes y autores mas importantes de esta época. En el apartado
relativo a la llustracién se incluyen sélo los ilustrados franceses, pero no se debe olvidar que Locke, Hume y
Kant son también destacados defensores de este movimiento.

[l Racionalismo: Descartes (1596-1650), Spinoza (1632-1677), Leibniz (1646-1716).

l Empirismo: Locke (1632-1704), Hume (1711-1776), Berkeley (1685-1753)

l llustracién: Voltaire (1694-1778), Diderot (1713-1784), Rousseau (1712-1786)

[l Idealismo: Kant (1724-1804), Fichte (1762-1814), Schelling (1775-1854), Hegel (1770-1831).

62



1. Un pequefio prélogo: Maquiavelo (1469-1527)

Nicoldas Maquiavelo nace en Florencia en 1469, de familia
noble, y recibe una educacibn esmerada. Participa
activamente en la vida politica hasta los 44 afios,
dedicdndose entonces a la teoria politica. Su obra mas
importante es El Principe.

Maquiavelo se interesé fundamentalmente por presentar la
mecanica del gobierno, prescindiendo de las cuestiones

politico puede ser establecido y mantenido. En la medida en
que el fin del Estado es garantizar la seguridad y el bienestar,

el gobernante tiene derecho a valerse de medios inmorales
para la consolidacién y conservacién del poder. El
pensamiento de Maquiavelo esta dominado por el realismo
politico: se ha de analizar el acto politico puro, sin
connotaciones trascendentes o morales. Este acto sélo es
valido si resulta eficaz.

Mediante este andlisis pretende alcanzar las leyes inmutables y necesarias que rigen la historia del hombre,
puesto que ésta se repite inexorablemente, pudiendo deducirse asi lo que serd la historia futura de la
humanidad. En este contexto, le resulta especialmente interesante el analisis de la personalidad del politico.
El politico ha de ser una persona habil, capaz de manipular situaciones valiéndose de cualguier medio; ha de
poseer destreza, y una equilibrada combinacién de fuerza vy tesén, ademas de intuicién para sortear los
obstdculos que se le presente y una carencia total de escrdpulos.

Ha de ser ademds capaz de actuar segun los cambios momentaneos, buscando apoyos o forzando traiciones
segun las circunstancias. En consecuencia, el politico no debe poseer virtud alguna, pero ha de estar en
condiciones de simular poseerlas todas, lo que supone actuar con absoluta indiferencia ante el bien y el mal
(amoral) con absoluto despotismo.

Estando, pues, el principe obligado a saber comportarse a veces como una bestia, de entre ellas ha
de elegir a la zorra y al leén; porque el ledn no sabe defenderse de las trampas ni la zorra de los lobos.
Es, pues, necesario ser zorra para conocer las trampas y leén para atemorizar a los lobos. Los que
s6lo imitan al ledn no saben lo que llevan entre manos. Por consiguiente, un sefor prudente no puede,
ni debe, mantener |la palabra dada cuando tal cumplimiento se vuelva en contra suya y hayan

desaparecido los motivos que le obligan a darla. Y si los hombres fuesen todos buenos, este precepto
no lo seria, pero como son malos y no mantienen lo que te prometen, tU tampoco tienes porqué
mantenérselos a ellos. Ademas, jamds le han faltado a un principe motivos legitimos con los que
disimular su inobservancia

Maquiavelo, El principe, cap. 17.




2. Elracionalismo: René Descartes y Baruch Spinoza.

El racionalismo es el movimiento filoséfico
desarrollado particularmente en la Europa
continental durante los siglos XVII y XVIII y

caracterizado por la primacia que dieron a la
razén en la fundamentacién del conocimiento,

la fascinacién por la matemdtica y la defensa
de la existencia de ideas innatas y de la

intuicién intelectual.

El término “racionalismo” se usa cominmente
en la historia de la filosofia para designar una
cierta forma de fundamentar el conocimiento:
cabe pensar que el conocimiento descansa en
la razén, no que descansa en la experiencia
sensible; asi, puesto que valoraron mas la

razon gue los sentidos, podemos llamar a Parménides, Platén v Descartes racionalistas; y podemos decir que

Aristételes, Santo Tomas y Hume, tienden al empirismo, dado el valor que dieron a la experiencia sensible o

percepcion.

El Racionalismo se inicia con Descartes, se desarrolla en la Europa continental con Spinoza, Malebranche y
Leibniz, y se opone al empirismo que en esta misma época tiene éxito en las Islas Britanicas.

Los rasgos que mejor caracterizan al racionalismo moderno son los siguientes:

1)

2)
3)

4)

5)
6)
7)

La tesis de que todos nuestros conocimientos acerca de la realidad proceden de la razén, del

entendimiento mismo y no de los sentidos.

El conocimiento puede ser construido deductivamente a partir de unos primeros principios.

Los primeros principios del conocimiento no se pueden extraer de la experiencia empirica, sino que se

La consideracion de l[a matemdtica como ciencia ideal.

encuentran ya en el entendimiento intelectual: el innatismo de las ideas.

Consideracion de la intuicién intelectual v de la deduccién como los métodos mas adecuados para el
ejercicio del pensamiento.

Reivindicacion del argumento ontolégico para la demostracidn de la existencia de Dios.

La visién optimista del poder de |a razén: no tiene limites y puede alcanzar a todo lo real.

64



2.1. René Descartes (1596-1650):

René Descartes (en latin: Renato Cartesio) nacié el 31 de marzo de 1596
en La Haye en Touraine (Francia, actualmente Descartes). Fue educado
en el colegio jesuita de La Fleche, donde pronto comenzé a cuestionarse
el pensamiento cldsico y a sentirse atraido por la sequridad y certeza de
las Matematicas (de la cual fue un importante tedrico) y por la nueva
ciencia.

Igualmente, comenzé a ser conocido en Europa especialmente a raiz de
la publicacién, en la década de 1640, de sus obras filoséficas. Dedicado
a una vida de estudio, la reina Cristina de Suecia le hizo llamar a
Estocolmo para que le diera clases de Filosofia. Alli murié en 1650.

OBRAS MAS IMPORTANTES:
_ Discurso del método.
i | as meditaciones metafisicas.

2.1.1. El Método cartesiano: La duda.

Reacio a aceptar los argumentos de los escépticos que afirman la imposibilidad de gque haya algin
conocimiento verdadero, Descartes se dispone a investigar con el fin de determinar algo con certeza: incluso
si ese algo es que no puede haber conocimiento verdadero alguno.

Ya en su juventud, cuando abandona el colegio de la Fleche, se muestra descontento con lo aprendido,
excepto con las matematicas. Frente a todas las demas ensefianzas recibidas, a las que considera cuando
menos confusas, si no falsas, Descartes sélo encuentra verdad en los conocimientos matematicos. ¢ Qué es
lo que hace que los matematicos sean capaces de demostrar la validez de sus proposiciones mientras que los
metafisicos se pierden en vanas disquisiciones? Descartes considera que lo que hace verdaderos los
conocimientos matemadticos es el método empleado para conseguirlos.

En su obra "Discurso del método", editado en 1637 encontramos lo que entiende por tal: "una serie de reglas
ciertas y faciles, tales que todo aquel que las observe exactamente no tome nunca a algo falso por verdadero,
(...) y paso a paso, llegue a una verdadera comprensién de todas aquellas cosas que no sobrepasen su
capacidad".

¢Sobre qué se construye, 0 a qué se aplica el método? Deberd aplicarse al modo defuncionar de la razén.
¢Pero cual es el modo de conocer de la razén? Descartes nos propone aqui la intuicién y la deduccién como

los dos Unicos modos de conocimiento y, por lo tanto, como aquellos elementos sobre los que se debe
construir el método.

La intuicidn es el elemento bdsico del conocimiento que va asociada en Descartes a la claridad y distincidn
de lo conocido. La deduccién consiste en una serie sucesiva de intuiciones, apoyadas en la memoria. En
definitiva, la intuicién nos ofrece el conocimiento de los principios y la deduccidn el de las consecuencias
lejanas, a las que no se puede llegar de otro modo.

De esta forma, nos encontramos en el Discurso del método las cuatro reglas o preceptos de este: la regla de
la evidencia, la del andlisis, |a de la sintesis, y la de la comprobacién.

e El primero era no recibir jamas por verdadera cosa alguna que no la reconociese evidentemente como
tal; es decir, “evitar cuidadosamente la precipitacién y la prevencién y no abarcar en mis juicios nada
mds que aquello que se presentara a mi espiritu tan clara y distintamente gue no tuviese ocasién de
ponerlo en duda”. (EVIDENCIA)

e Elsegundo, “dividir cada una de las dificultades gue examinara, en tantas parcelas como fuere posible
y fuere requerido para resolverlas mejor”. Consiste en dividir cada una de las dificultades que

65



encontremos en tantas partes como se pueda para su resolucién. (ANALISIS)

e El tercero, “conducir por orden mis pensamientos, comenzando por los objetos mas simples y mas
faciles de conocer para subir poco a poco, como por ¢grados, hasta el conocimiento de los mas
complejos”. Proceder ordenadamente, pasando de lo simple a lo complejo a través de la deduccién.
(SINTESIS)

e Y el dltimo, “hacer en todo enumeraciones tan completas y revisiones tan generales que guedase
sequro de no omitir nada”. (COMPROBACION])

Las dos primeras reglas conforman lo que se ha dado en llamar la parte analitica del método; y las dos
segundas la parte sintética. El método estaria compuesto asi por dos operaciones bdsicas: el andlisis v la
sintesis.

Verdad es que no vemos que se derriben todas las casas de una ciudad con el dnico propdsito de
reconstruirlas de otra manera y de hacer mas hermosas las calles; pero vemos que muchos
particulares mandan echar abajo sus viviendas para reedificadas, y muchas veces son forzados a ello
cuando los edificios estan en peligro de caerse por no ser ya muy firmes los cimientos. Ante cuyo
ejemplo llegué a persuadirme de que no seria en verdad sensato que un particular se propusiera
reformar un Estado cambidndolo todo desde los cimientos, y derribdndolo para enderezarlo; ni aun

siquiera reformar el cuerpo de las ciencias o el orden establecido en las escuelas para su ensefanza;
pero que, por lo que toca a las opiniones, a las que hasta entonces habia dado mi crédito, no podia yo
hacer nada mejor que emprender de una vez la labor de suprimirlas, para sustituirlas luego por otras
mejores o por las mismas, cuando las hubiere ajustado al nivel de la razén.

René Descartes, Discurso del método, pt. Il

El método que se propone aplicar se basa en la duda, de modo que considerara falso todo aquello en lo que
se encuentre el menor motivo de duda; se trata de una duda metddica, (el método se basa en ella), universal

(pues debe ser aplicada a todo conocimiento), provisional (pues sélo tiene sentido hasta encontrar algo
verdadero), no escéptica (pues busca el conocimiento y no su negacién)

Descartes examinara los principales motivos de duda que pueden afectar a todos sus conocimientos:

e “Muchas veces he constatado gue los sentidos me endafiaban, como cuando introduzco un palo en el
agua y parece quebrado, o cuando una torre me parece redonda en la lejania y alacercarme observo

gue era cuadrada. No es prudente fiarse de quien nos ha endafiado en alguna ocasién, por lo que serd
necesario someter a duda todos los conocimientos que derivan de los sentidos”.

e Dice Descartes que la seguridad en los datos sensibles inmediatos puede ser puesta en duda, dado
gue ni siquiera podemos distinguir con claridad la vigilia del suefio. La indistincidn entre el suefio y la
vigilia nos lleva a ampliar la duda de lo sensible a lo inteligible.

e Aun asi, parece haber ciertos conocimientos de los que razonablemente no puedo dudar, como los
conocimientos matematicos. Sin embargo, Descartes plantea la posibilidad de que el mismo Dios que
me he creado me haya podido crear de tal manera que cuando juzgo que 2+2 = 4 me esté equivocando;
de hecho, permite que a veces me equivoque, por lo que podria permitir que me equivocara siempre,
incluso cuando juzgo de verdades tan "evidentes" como las verdades matematicas.

e Sin embargo, dado que la posibilidad anterior puede parecer ofensiva a los creyentes, Descartes
plantea otra opcion: la de que exista un genio malvado que esté interviniendo siempre en mis
operaciones mentales de tal forma gue haga que tome constantemente lo falso por verdadero, de
modo que siempre me endanie.

66



e La primera verdad: Pienso, luego existo:

Viéndose obligado a dudar de todo, Descartes se da cuenta, sin embargo, de que para ser endafiado ha de
existir, por lo que percibe que la siguiente proposicidn: "pienso, luego existo", ("cogito, ergo sum"), ha de ser
cierta, al menos mientras esta pensando. Esa proposicién supera todos los motivos de duda: incluso en la
hipétesis de la existencia de un genio malvado que haga que siempre me equivoque, cuando pienso que 2 y
2 son cuatro, por ejemplo, es necesario gue, para que me equivoque, exista. Esto ya habia sido anunciado
por san Agustin, cuando en Ciudad de Dios (lib. Xl, cap. 26) habia escrito: “Si me engafio, existo; pues quien
no existe no puede tampoco engafiarse; y por esto, si me endafo, existo.”

Esta proposicidn, "pienso, luego existo" se presenta con total claridad y distincidn, de modo que resiste todos
los motivos de duda y goza de absoluta certeza. Es la primera verdad de la que puedo estar seguro, de la que
puedo decir que es evidente. Dado que las caracteristicas con la que se mepresenta tal evidencia son
la claridad vy distincidn, estas dos propiedades las considerara Descartes como las caracteristicas que debe
reunir toda proposicion para ser considerada verdadera.

Una vez descubierta ésa primera verdad, Descartes se propondra reconstruir sobre ella el edificio del saber
y, al modo en gue operan los matematicos, por deduccién, tratard de extraer todas las consecuencias que se
siguen de ella.

Pero adverti luego que, queriendo yo pensar, de esa suerte, que todo es falso, era necesario que yo,
gue lo pensaba, fuese alguna cosa; y observando que esta verdad: “yo pienso, luego soy”, era tan
firme y seqgura que las mas extravadantes suposiciones de los escépticos no son capaces de

conmoverla, juzgué que podia recibirla, sin escrdpulo, como el primer principio de la filosofia que
andaba buscando.
René Descartes, Discurso del método, pt. IV

e Elanadlisis del yo y tipos de ideas:

¢Qué soy yo? Una cosa que piensa dird Descartes. ¢ Y qué es una cosa que piensa? Una cosa que siente, que
quiere, que imagina... Descartes atribuye al pensamiento los caracteres de una sustancia, haciendo del “yo
pienso” una "cosa”, a la que han de pertenecer ciertos atributos. La duda sigue vigente con respecto a la
existencia de cosas externas a mi, por lo que el Unico camino en el que se puede seguir avanzando
deductivamente es el del andlisis de ese "yo pienso” al que Descartes caracteriza como una sustancia
pensante, como una cosa gue piensa. ¢ Qué es lo que hay en el pensamiento? Contenidos mentales, a los que
Descartes llama "ideas". La Unica forma de progresar deductivamente es, pues, analizando dichos contenidos
mentales, analizando las ideas.

Distingue Descartes tres tipos de ideas: unas que parecen proceder del exterior a mi, a las que llama "ideas
adventicias"; otras que parecen haber sido producidas por mi, a las que llamara "ideas facticias"; y otras, por

fin, que no parecen proceder del exterior ni haber sido producidas por mi, a las que llamara "ideas innatas".
Las ideas adventicias, en la medida en que parecen proceder de objetos externos a mi, estdn sometidas a la

misma duda que la existencia de los objetos externos, por lo que no puede ser utilizadas en el avance del
proceso deductivo; y lo mismo ocurre con las ideas facticias, en la medida en que parece ser producidas por
mi, utilizando ideas adventicias, debiendo quedar por lo tanto también sometidas a duda. Sélo nos quedan
las ideas innatas.

e El problema de Dios: La solucién al solipsismo

Descartes analiza dos de esas ideas innatas, la de infinito y la de perfeccién, y argumentando que no pueden
haber sido causadas por mi, dado que soy finito e imperfecto, sélo pueden haber sido causadas por un ser

67



proporcionado a ellas, por lo que tienen que haber sido puestas en mi por un ser infinito y perfecto, que sea
la causa de las ideas de infinito y de perfeccién que hay en mi. A partir de ellas, demuestra Descartes la
existencia de Dios.

Una vez establecido por Descartes que la idea de Dios —como ser infinito— es innata, argumenta su
existencia, mediante:

— El argumento ontoldgico de San Anselmo: la idea de un ser “absolutamente perfecto” exige que ese ser
exista ya que una de las perfecciones es la existencia. Seria contradictorio pensar algo que tenga todas
las perfecciones y no incluya la existencia.

— El argumento basado en la causalidad aplicada a la idea de Dios. Entre las ideas innatas encuentro una
que destaca entre las demds: La idea de infinito, pero esta idea no puede venir de nada finito, ni de mi, ni
de las cosas. Luego si existe la idea de infinito debe existir un ser infinito, porque nada existe sin una
causa adecuada. Y ese ser infinito es Dios. Por tanto, Dios es la substancia infinita.

Una vez reconocida la existencia de Dios y su naturaleza, como la de un ser que posee todas las perfecciones,
Descartes puede afirmar sin temor la veracidad divina, y destruir de una vez por todas. el motivo de duda mas
radical de todos: |a hipétesis del genio maligno, porque pretender endafar, dice Descartes, no es un signo de
perfeccidn, sino indicio de debilidad, de malicia, en definitiva, de imperfeccién, y por tanto, no puede darse
en Dios. Dios bueno y veraz es la garantia de la existencia del mundo.

Una vez demostrada la existencia de Dios, dado que Dios no puede ser imperfecto. se elimina la posibilidad
de gue me haya creado de tal manera que siempre me engafie. Puedo creer por lo tanto en la existencia del
mundo, es decir, en la existencia de una realidad externa a mi, con la misma certeza con la que sé que es
verdadera la proposicidn "pienso, luego existo", (que me ha conducido a la existencia de Dios, quien aparece
como darante Ultimo de la existencia de la realidad extramental, del mundo].

Como resultado de la deduccién puedo estar seguro de la existencia de tres sustancias: una sustancia infinita,
Dios, que es la causa ultima de las otras dos sustancias, a) la "res extensa"”, es decir, el "mundo”, las realidades
corpdreas, cuya caracteristica seria la extensién, por la que Descartes define esta substancia; b) y la "res
cogitans”, la substancia pensante, de cardcter no corpéreo, no extenso, inmaterial, por lo tanto, siendo estas
dos ultimas sustancias finitas. Descartes define la sustancia como aquello que no necesita de ninguna otra
cosa para existir, por lo que en sentido estricto sélo Dios es sustancia; no obstante, afirmard que también lo
son el pensamiento y la extensién, por analogia.

e El problema antropoldgico:

El dualismo es una teoria filos6fica para la cual el hombre consta de dos principios radicalmente distintos, el
cuerpo y el alma.

Esta teoria no es exclusiva de la filosofia cartesiana pues se encuentra con mayor o menor claridad en toda
la filosofia anterior. Lo peculiar del enfoque cartesiano es que llega a ella a partir del ejercicio de la duda
metddica y que la expresa con absoluta radicalidad: la mente y el cuerpo (res cogitans y res extensa) son
substancias totalmente distintas, con caracteristicas, procesos y modelos explicativos distintos.

Esta posicién de Descartes tiene importantes consecuencias: por un lado, la afirmacién de la inmortalidad
del alma; por otro lado, la afirmacién de la libertad del hombre. En efecto, el alma, en tanto que sustancia
pensante, queda excluida del mecanicismo y la necesidad propios de los cuerpos.

Descartes parece identificar nuestro yo con nuestra mente, y no con el compuesto mente- cuerpo. Pero
también indica que la relacién que mantiene nuestra alma o mente con nuestro propio cuerpo es una relacién
peculiar, distinta a la que mantiene con el resto de los cuerpos. Por eso nos dice que el alma se extiende a lo
largo de todo el cuerpo, aunque exista también un lugar privilegiado en donde parece concentrarse y en donde
propiamente conecta el alma y el cuerpo: el cerebro y particularmente la glandula pineal.

68



2.1.2. Comentario de texto:

Asi, a causa de que nuestros sentidos nos enganan algunas veces, quise suponer que no habia ninguna cosa
que fuera como las imdgenes que ellos nos transmiten de esa cosa. Y como hay hombres que se equivocan
al razonar, incluso en cuanto a las cuestiones mds simples de la geometria y cometen en ellas razonamientos
falsos, juzgando que yo estaba expuesto a equivocarme como cualquier otro, rechacé como falsas todas las
razones que habia tomado antes por demostradas. En fin, considerando que todos los pensamientos que
tenemos cuando estamos despiertos nos pueden venir también cuando dormimos, sin que haya ninguno que,
por tanto, sea verdadero, resolvi fingir que todas las percepciones que hasta entonces habian entrado en mi
mente no eran mas verdaderas que las ilusiones de mis suefios. Pero enseguida me di cuenta de que, mientras
queria pensar asi que todo era falso, era necesario que yo, que lo pensaba, fuese algo. Y notando que esta
verdad pienso luego existo era tan firme y tan segura que hasta las mas extravagantes suposiciones de los
escépticos no eran capaces de hacer tambalear, juzgué que la podia recibir sin escrdpulo como el primer
principio de la filosofia que buscaba (R. DESCARTES, Discurso del método, IV [traduccién propial).

Informacidn relevante: El texto se extrae del Discurso del método, primera de las obras escritas en francés.
Mientras que escribe las Meditaciones metafisicas en latin (para darle una mayor relevancia dentro de su
produccién académica), Descartes escribe esta obra en francés para hacerla accesible a cualquier lector (el
latin, aunque era la lengua “oficial” de la academia, era hablado por poca gente). La obra es un prélogo a tres
ensayos de ciencia general: Didptrica, meteoros y Geometria.

69



e (Comentario de imagen: Descartes.

La disputa de la Reina Cristina Vasa y Descartes (Pierre-Louis Dumesnil)

Por todos es sabido que Descartes pasé sus Ultimos dias en Suecia, en la corte de la Reina Cristina, a donde
habia sido llamado para ser tutor de ella. En concreto, la reina Cristina buscaba que el fildsofo, que ya gozaba
de cierta fama en Europa, la instruyera en torno a temas relacionados con la ciencia emergente y con
cuestiones relacionadas con el amor. Esta dltima intencién fue la que probablemente animara a Descartes a
publicar su dltima obra, el Tratado de las pasiones del alma, dedicado a la reina de Suecia, y creado en torno
a cierta problematica mantenida con Isabel de Bohemia, siendo el tratado la sintesis de la correspondencia
mantenida entre Descartes e Isabel de Bohemia.

En el cuadro vemos a Descartes en el lado inferior derecho, debatiendo con la reina de Suecia. Le
reconocemos por su parecido con el retrato que le hiciera Frans Hals, pintor holandés contemporaneo a
Descartes (aunque se duda de un posible encuentro entre el fildsofo francés y el pintor).

La sala esta llena de algunas referencias cientificas (el globo terrdqueo en el lado izquierdo, la esfera armilar
bajo la mesa de Descartes...) y de referencias filos6ficas (si miramos al fondo a la izquierda, vemos dos
estatuas, una de ellas con el dedo levantado y otra apuntando al suelo, igual que se retratan a Platén y
Aristételes en la Escuela de Atenas de Rafael).

Estos circulos seran el germen de las sociedades cientificas, que tendrdn un gran auge durante la llustracion.
Descartes fue el encargado de sentar las bases de una institucién asi en Suecia. Si bien no la llevé a término,
sabemos que puso como norma que el turno de palabra debia darse de modo arbitrario e igual para los
participantes de los debates, manteniendo un parecido con el principio de isegoria griego.

70



2.2 Baruch Spinoza (1632-1677):

Baruch de Spinoza nacié el 24 de noviembre de 1632 en Amsterdam,
(Provincias Unidas de los Paises Bajos). Provenia de una familia judia
emigrada primero de Espafia a Portugal y luego a Amsterdam, como
consecuencia de las persecuciones que los judios sufrieron a lo largo de
los siglos XV y XVl en la peninsula ibérica. La Holanda del siglo XVII, era
el pais europeo con mayor libertad politica del momento, aunque no
estaba exento de conflictos, y es por ello por lo que alli se refugiaban
personas y grupos perseguidos por motivos politicos y religiosos, como
era el caso de los judios. La Etica demostrada segin el orden geométrico
es la principal obra de Spinoza, en ella aplica su teoria del conocimiento
a los objetos de la metafisica tradicional: Dios y el alma. Se considera
gue su filosofia es panteista, es decir, que pone a todos los seres como
reflejo de Dios, o hace presente la existencia de Dios en todos los seres.

Es raro que los hombres vivan segln la guia de la Razén; su disposicion es tal que la mayor parte de
ellos son envidiosos y se causan dafio entre si. Sin embargo, apenas si pueden soportar una vida en
solitario, y la mayoria de ellos concuerda con la definicién que dice que el hombre es un animal
sociable; y, en efecto, las cosas estan ordenadas de tal suerte que la sociedad comun de los hombres
ofrece muchas mas ventajas que inconvenientes. Que los satiricos pongan en ridiculo las cosas

humanas, que los tedlogos las detesten, que los melancélicos alaben cuanto quieran una vida inculta
y agreste, que desprecien a los hombres y admiren a las bestias, los hombres no dejaran por ello de
experimentar que pueden satisfacer con mucha mds facilidad sus necesidades ayudandose
mutuamente y evitar los peligros que por todas partes les amenazan unificando sus fuerzas.
Spinoza, Etica de more geométrico, Proposicién XXXV, escolio.




2.3 Thomas Hobbes (1588-1679]:

Thomas Hobbes nacié el 5 de abril de 1588 en Malmesbury,
en Wiltshire, en Inglaterra. En 1640, a raiz de la guerra civil
gue estallé en Inglaterra, tras un periodo de tensiones entre el
rey y el parlamento, Hobbes, temiendo por su vida, al ser un
conocido defensor de la monarquia, viaja de nuevo a Paris. De
esta época son sus objeciones a las "Meditaciones
metafisicas" de Descartes, a solicitud de este, y publicadas
también en su obra De Cive en 1642, de la que editarad una
nueva versién en 1647. Alli permanecerd Hobbes hasta 1651,
en que regresara a Inglaterra. De este afio, también, es su
publicacién del Leviatdn.

En lo que Hobbes llama el estado natural, es decir, el estado
en el gque se encontraba el ser humano antes de la
organizacion de la vida social, los seres humanos son iguales
por naturaleza en facultades mentales y corporales,
produciéndose, también de una forma natural, la
compensacién entre las deficiencias y las cualidades con las
gue la naturaleza ha dotado a cada cual. Cada ser humano
busca su propia conservacidn, en primer lugar, lo que da origen
a la competicién y a la desconfianza entre los seres humanos.

En este estado natural no existen distinciones morales objetivas, por lo que dicha competicién da lugar a un
estado permanente de guerra de todos contra todos, en el que cada cual se guia exclusivamente por la
obtenciéon de su propio beneficio y, no existiendo moralidad alguna, no hay mas limite para la obtencién de
nuestros deseos, que la oposicién que podamos encontrar en los demas. No existiendo distinciones morales
objetivas Hobbes considera, pues, gue las acciones humanas se desarrollan al margen de toda consideracién
moral, como resultado de la fuerza de las pasiones, tnicos elementos por los que se pueden guiar, en dicho
estado, los seres humanos. Las causas que mueven a los seres humanos a unirse constituyendo asiun cuerpo
social son de dos tipos, segun Hobbes: causas remotas y causas préximas (el contrato). Entre las causas
remotas sefiala la inseguridad a la que se ven sometidos los seres humanos en estado de naturaleza, y la
razén, que comprende la existencia de leyes, pero, al mismo tiempo, observa que dichas leyes no se cumpliran
sin un poder coercitivo, publico, respaldado por la fuerza y capaz de castigar a los infractores.

Una multitud de hombres se hace una persona cuando son representados por un hombre o una
persona siempre que se haya hecho con el consentimiento de cada uno en particular de los de
aquella multitud, pues es la unidad del mandatario, no la unidad de los representados, lo que hace de

la persona una, y es el mandatario el portador de la persona, y de una sola persona. La unidad en
multitud no puede entenderse de otra forma.

Hobbes, Leviatdn, Cap. XVI

72



3 Empirismo: David Hume y John Locke.

Es una teoria filoséfica segun la
cual el origen vy limites del
conocimiento es la experiencia v,
en Gltimo término, la percepcién. El
término empirismo viene de la voz
drieda "empeiria" que se puede
traducir como  "experiencia".
Cuando hablamos de "experiencia"
en este contexto nos referimos
mas exactamente a la experiencia
sensible 0 conjunto de
percepciones. En un sentido
amplio llamamos empirista a toda
teoria filoséfica que considera los
sentidos como las facultades

cognoscitivas adecuadas para la
adquisicién del conocimiento.

A lo lar¢o de la historia de Ia
filosofia se han dado muchas
formas de empirismo, unas
radicales y otras moderadas; por

Fiy XLVII
£

ejemplo, en la filosofia griega se puede citar la filosofia aristotélica y la filosofia atomista como filosofias
mas empiristas que la de Platén o la de Parménides. En el pensamiento medieval también encontramos
autores muy inclinados al empirismo, como Guillermo de Ockham, en la filosofia moderna el empirismo
cldsico, y en el sigloXX el neopositivismo.

En sentido estricto, utilizamos el término “empirismo” para referirnos al empirismo clasico o empirismo
inglés, movimiento filoséfico que habitualmente se contrapone al racionalismo cldsico.Sus representantes
mds destacados son John Locke, George Berkeley y David Hume, a quien se considera su maximo y mads
radical representante. Este movimiento se caracteriza por las siguientes notas:

El objeto del conocimiento son las ideas, no el mundo exterior.

El origen del conocimiento esta en los sentidos.
La experiencia (tanto la interna como la externa) es el criterio de validez v el limite delconocimiento.

Rechaza las ideas innatas y nieda la intuicion intelectual, aceptando sélo la intuicién empirica,la intuicion
sensible.

Acepta la deduccién sélo para la I6gica y las matematicas, y cree que para el conocimientodel mundo
s6lo es adecuada la induccion.

Toma como modelo de ciencia la Ciencia Natural (fisica).

Apoya los ideales éticos y politicos de la llustracién.

73



3.1 David Hume (1711-1776):
Nacié en Edimburgo (Escocia) en1711. Su obra filoséfica no tuvo gran
éxito en vida, lo cual unido a su fama de ateo (en aquel tiempo toda
persona que no pertenecia a una iglesia determinada) y escéptico hizo
imposible su acceso a la universidad como profesor. Su primera obra,
el Tratado de la naturaleza humana, coseché en principio muy poco
éxito, pues, en palabras de Hume, “nacié muerto de la imprenta”,
puesto que era demasiado extenso, y el publico no entendia las
intenciones de Hume. Aun asi, fue admirado por Voltaire y Kant y
amigo de Rousseau. Cosechd algo mds de éxito en sus dltimos afios de
vida, publicando los textos del Tratado en obras distintas y reeditados.
Murié en Edimburgo en 1776.
OBRAS MAS IMPORTANTES:
Tratado de la naturaleza humana
Investigacidn sobre el entendimiento humano.

Confieso con franqueza que la indicacién de David Hume fue sencillamente la que, muchos afos
antes, interrumpié mi adormecimiento dogmdtico y dio a mis investigaciones en el campo de la

filosofia especulativa una direccién completamente distinta.
Kant, Prolegdmenos a toda metafisica del porvenir, Prefacio.

e El problema del conocimiento:

En la "Investigacidn sobre el entendimiento humano" Hume comienza la presentacién de su filosofia con el
analisis de los contenidos mentales. A diferencia de Descartes, para quien todos los contenidos mentales
eran "ideas", Hume encuentra dos tipos distintos de contenidos: las impresiones v |as ideas. La diferencia
que existe entre ambas es simplemente la intensidad o vivacidad con que las percibimos, siendo las
impresiones contenidos mentales mds intensos y las ideas los contenidos mentales menos intensos. Ademas,
la relacién gue existe entre las impresiones vy las ideas es |la misma que la del original a la copia: "todas
nuestras ideas, o percepciones mds endebles, son copias de nuestras impresiones o percepciones mas
intensas". Es decir, las ideas derivan de las impresiones; las impresiones son, pues, los elementos originarios
del conocimiento; de esta relacién entre las impresiones y las ideas extraera Hume el criterio de verdad: una
proposicién serd verdadera si las ideas que contiene corresponden a alguna impresién; y falsa si no hay tal

correspondencia.

Las impresiones, por su parte, puede ser de dos tipos: de sensacién, y de reflexién. Las impresiones de
sensacidn las atribuimos a la accién de los sentidos, y son las que percibimos cuando decimos que vemaos,
oimos, sentimos, etc; las impresiones de reflexién son aquellas que van asociadas a la percepcién de una
idea, como cuando sentimaos aversion ante la idea de frio, y casos similares. Ademas, las impresiones pueden
clasificarse también como simples o complejas; una impresién simple seria la percepcién de un color, por
ejemplo; una impresion compleja, la percepcién de una ciudad.

Las ideas, a su vez, pueden clasificarse en simples y complejas. Las ideas simples son la copia de una
impresion simple, como la idea de un color, por ejemplo. Las ideas complejas pueden ser |la copia de
impresiones complejas, como la idea de la ciudad, o pueden ser elaboradas por la mente a partir de otras
ideas simples o complejas, mediante la operacién de mezclarlas o combinarlas segln las leyes que regulan su
propio funcionamiento.

Segun Hume, la asociacién de ideas se produce siempre siguiendo determinadas leyes: la de semejanza, la

74



de contigliidad en el tiempo o en el espacio, v la de causa o efecto. Cuando la mente se remonta de los objetos
representados en una pintura al original, lo hace siguiendo la ley de semejanza. Si alguien menciona una
habitacién de un edificio dificilmente podremos evitar que nuestra mente se pregunte por las habitaciones
contiguas; del mismo modo, el relato de un acontecimiento pasado nos llevara a preguntarnos por otros
acontecimientos de la época; en ambos casos estd actuando la ley de asociacidn por contigliidad: en el
espacio, el primer caso; y en el tiempo, en el segundo caso. El caso de pensar en un accidente dificilmente
podremos evitar que venda nuestra mente la pregunta por la causa o por las consecuencias del mismo,
actuando en este caso la ley de la causa y el efecto.

Estudiando los diferentes tipos de conocimiento, Hume nos dird que todos los objetos de la razén e
investigacién humana puede dividirse en dos grupos: relaciones de ideas y cuestiones de hecho.

Las relaciones entre ideas se corresponden con los juicios de la geometria, algebra y aritmética, es decir, son
los juicios de las matematicas; dependen exclusivamente de la actividad de la razén y su certeza esta
relacionada con la demostracién y no con cuestiones de hecho. Las proposiciones de este tipo expresan
simplemente relaciones entre ideas, de tal modo que el principio de contradiccién seria la guia para
determinar su verdad o falsedad.

Las cuestiones de hecho sélo se pueden demostrar por la experiencia, no por la demostracién. Si estamos
convencidos de que un hecho ha de producirse de una determinada manera, es porque |a experiencia nos lo
ha presentado siempre asociado a otro hecho que le precede o gque le sigue, como su causa o efecto.

Datos directos de los sentidos CONOCIMIENTO !

v

v v
| IMPRESIONES | RELACIONES CUESTIONES
ENTRE IDEAS DE HECHO
plas de impresiones l
| CONEXION |

!

| CAUSALIDAD | | CONTIEiDIDAD | | SEMEJANZA |

}

| Critica a la causalidad: solo relaciona ideas, no impresiones |

| El origen de la idea de causa es la COSTUMBRE |

|

| ESCEPTICISMO: No podemos afirmar la existencia de ideas innatas I

75



Hume criticard radicalmente el principio de causalidad utilizado en la ciencia. Como hemos visto, el
conocimiento de hechos esta fundado en la relacién causa y efecto. ¢ Pero qué contiene exactamente la idea
de causalidad? Segun Hume, la relacién causal se ha concebido tradicionalmente como una "conexién
necesaria” entre la causa v el efecto, de tal modo que, conocida la causa, la razén puede deducir el efecto
gue se seguird, y viceversa, conocido el efecto, la razén estd en condiciones de remontarse a la causa que lo
produce.

¢Qué ocurre si aplicamos el criterio de verdad establecido por Hume para determinar si una idea es o0 no
verdadera? Una idea serd verdadera si hay una impresién que le corresponde. ¢Hay alguna impresién que
corresponda a la idea de "conexién necesaria" y, por lo tanto, es legitimo su uso, o es una idea falsa a la que
no corresponde ninguna impresién?

Si observamos cualquier cuestién de

hecho, por ejemplo, el choque de dos

1)) : : RS ‘ » bolas de billar, nos dice Hume,

=== observamos el movimiento de la primera

bola y su impacto (causa) sobre la

segunda, que se pone en movimiento

(efecto); en ambos casos, tanto a la

causa como al efecto les corresponde una

impresion, siendo verdaderas dichas

ideas. Estamos convencidos de que, si la

e ESD O ) primera bola impacta con la segunda,

ésta se desplazard al suponer una

"conexién necesaria" entre la causa y el

, efecto: ¢Pero hay alguna impresién que

le corresponda a esta idea de "conexién

necesaria"? No, dice Hume. Lo dnico que

observamos es la sucesién entre el

movimiento de la primera bola y el movimiento de la segunda por ninguna parte aparece una impresién gue

corresponda a la idea de "conexidn necesaria”, por lo que hemos de concluir que la idea de que existe una
"conexién necesaria" entre la causa y el efecto es una idea falsa.

¢De dénde procede nuestro convencimiento de la necesidad de que la segunda bola se ponga en movimiento
al recibir el impacto de la primera? De la experiencia: el hdbito, o la costumbre; al haber observado siempre
gue los dos fenémenos se producen uno a continuacién del otro, produce en nosotros el convencimiento de
que esa sucesidn es necesaria ¢ Cual es, pues, el valor del principio de causalidad? El principio de causalidad
s6lo tiene valor aplicado a la experiencia, aplicado a objetos de los que tenemos impresiones vy, por lo tanto,
s6lo tiene valor aplicado al pasado, dado que de los fenémenos que puedan ocurrir en el futuro no tenemos
impresién ninguna ¢ Cudl es el valor de la aplicacién tradicional del principio de causalidad al conocimiento de
objetos de los que no tenemos en absoluto ninguna experiencia? Ninguno, dirda Hume. En ludgar de poder
afirmar con sequridad lo que se llaman relaciones causales, sélo se pueden afirmar con probabilidad; la ciencia
Unicamente puede avanzar con afirmaciones probables, desapareciendo la idea de conocimiento (knowledge)
y siendo sustituida por la de creencia (belief).

En ningln caso la razén podra ir mas alld de la experiencia, lo que le conducird a la critica de los conceptos
metafisicos (Dios, mundo, alma) cuyo conocimiento estaba basado en esa aplicacion ilegitima del principio

de causalidad.

76



e El problema de la realidad: Critica a la idea de sustancia:

El término sustancia (o substancia), procede del latino "substantia" que es, a su vez la traduccidn del griego
"ousia". Su significado mas general es el de "fundamento” de la realidad, "lo que estd debajo"’, lo que
"permanece" bajo los fendmenos, lo subsistente. En cuanto tal, la sustancia es ante todo sujeto, lo que tiene
su ser en si, y no en otro.

Hume se preguntara por la validez de la idea de sustancia, y lo hara recurriendo al criterio de verdad que habia
fijado anteriormente en el andlisis del conocimiento para determinar la validez de una idea. Segun tal criterio,
una idea es verdadera si le corresponde una impresidn; en caso contrario hemos de considerarla falsa. ¢ Hay
alguna impresidn -de sensacién o de reflexién- que le corresponda a la idea de sustancia? Hume respondera
gue no.

No hay ninguna impresién de sensacidon que corresponda a la idea de sustancia, ya que esta idea no contiene
nada sensible. Lo que vemos, oimos, tocamos, son los accidentes de la sustancia, pero no la sustancia, que
para Aristoteles es la forma universal y por lo tanto abstracta. Tampoco hay ninguna impresién de reflexién

gue corresponda a la idea de sustancia; las impresiones de reflexién estdn constituidas por pasiones y por
emociones, pero nadie ha hablado nunca de la sustancia como si fuera una pasién o una emocién. Sialaidea
de sustancia no le corresponde ninguna impresién de acuerdo con el criterio de Hume, es una idea falsa.

¢Cdémo se produce, entonces, la idea de sustancia? La idea de sustancia es producida por la imaginacién; no
es mas que una "coleccién” de ideas simples unificadas por la imaginacién bajo un término que nos permite

recordar esa coleccién de ideas simples, una coleccién de cualidades gue estdn relacionadas por contigliidad
y causacion.
No cabe, pues, ni siquiera plantearse la posibilidad de que exista algin tipo de sustancia, Para Hume |a idea

de sustancia es una idea falsa, tanto si es concebida como algo material como si lo es como algo espiritual,

dado gue a ella no le corresponde ninguna impresién.

A la critica de la idea de sustancia se afadira el estudio de las supuestas ideas o conceptos abstractos.
¢Podemos aceptar la existencia de conceptos abstractos, generales, universales? ; O, por el contrario, todas
nuestras ideas son particulares? Hablar de conceptos abstractos supone aceptar la posibilidad de
representar de modo universal la realidad y, por extensién, la esencia, la sustancia de la realidad. ¢ Es posible
concebir un triangulo que no sea isdsceles, escaleno, equilatero, pero que sea todos y cada uno de los
triangulos que pueden existir? No, nos dice Hume. Cuando hablo del concepto abstracto de triangulo tengo
en la mente la imagen, la representacién de un tridngulo concreto, particular, al que afiado la cualidad, la
ficcién, de que representa cualquier triangulo. Todas las ideas son particulares. Lo gue [lamamos conceptos

o0 ideas abstractas, son el resultado de una generalizacién inductiva, procedente de la experiencia, por la que

terminamos por dar el mismo nombre a todos los objetos entre los gue encuentro alguna semejanza o

similitud. Lo que llamamos ideas abstractas, universales, son ideas particulares a las que hemos dotado de

una cierta capacidad representativa basada en la simple relacién de semejanza entre los objetos. Por lo
dem3s, siendo las ideas copias de impresiones, y siendo las impresiones siempre particulares, no puede haber

ideas que no sean particulares.

En las Meditaciones Metafisicas Descartes se propone probar la existencia del mundo, del alma y de Dios,
las tres sustancias de las que tradicionalmente se habia ocupado la metafisica, pero deducidas ahora de
principios firmes e inquebrantables, sobre los que pretendié reconstruir el cuerpo del saber. También Hume
se ocupara de estas tres sustancias en las Investigaciones, pero llegando a conclusiones bien distintas a las
que la metafisica tradicional y la cartesiana, asi como sus predecesores empiristas, habian llegado.

Del mundo como sustancia corporal dird que s6lo conocemos las cualidades, no hay nada por debajo de ellas.
Tenemos una tendencia natural a creer en la existencia de cuerpos independientemente de nuestras
percepciones; "creemos” que nuestras percepciones estan causadas por los objetos, a los que reproducen
fielmente, y que, si bien las percepciones "nos pertenecen”, los objetos estan fuera de nosotros, con una

77



existencia continuada e independiente de la nuestra.

Pero si analizamos la cuestion filoséficamente, dice Hume, tal creencia se muestra enteramente infundada.
En realidad, estamos "encerrados” en nuestras percepciones, y no podemos ir mas alla de ellas, ya que son
lo Unico que se muestra a nuestra mente. Las ideas se producen en nuestra mente como copia de las
impresiones. Pero ambas, impresiones e ideas, son meros contenidos mentales que se diferencian sélo por
su vivacidad. Podemos hacer cuanto queramos, pero no podremos nunca ir mas alld de nuestras impresiones

e ideas. La creencia en la existencia independiente de los objetos externos la atribuye Hume a la imaginacién,
debido a la constancia y a la coherencia de las percepciones. No se puede justificar tal creencia apoyandose
en los sentidos, ni apelando a la razén.

De la sustancia pensante dird que no tenemos impresién de ninglin yo o alma y que es la memoria la que nos
da constancia de nuestra mismidad.

De Dios como sustancia infinita no tenemos ninguna impresion de ella por lo que no podemos afirmar su
existencia.

Hablando con propiedad, no existen las ideas generales y abstractas, sino que todas las ideas
generales no son, en realidad, sino ideas particulares vinculadas a un término general, que recuerda
en determinados momentos otras ideas particulares que se asemejan en ciertos detalles a la idea
presente en la mente. Asi, cuando se pronuncia el término “caballo”, inmediatamente nos figuramos

la idea de un animal blanco o negro, de determinado tamafo y figura; pero como ese término
usualmente se aplica a animales de otros colores, figuras y tamanos, estas ideas -aunque no
actualmente presentes a la imaginacién- son facilmente recordadas, y nuestro razonamiento y
conclusién proceden como si estuvieran actualmente presentes.

Hume, Investigacidn sobre el entendimiento humano, Seccién 12, pt. Il.

o El problema de la antropologia: Critica a la idea de alma.

Para la tradicién metafisica la existencia del alma, una sustancia, material o inmaterial, subsistente, y causa
ltima o sujeto de todas mis actividades mentales (percepcién, razonamiento, volicién...) habia representado
uno de los pilares sobre los que ésta se habia desarrollado. Si bien con el racionalismo de Descartes deja de
ser principio vital, continda siendo, como sustancia, principio de conocimiento, y sigue gozando de los
atributos de simplicidad e inmaterialidad, representando finalmente la identidad personal.

Habiendo rechazado la validez de la idea de sustancia ¢ podemos seguir manteniendo la idea de alma, de un
sustrato, de un sujeto que permanece idéntico a si mismo, pero que es simple y distinto de sus percepciones?
¢De qué impresién podria proceder tal idea de alma? No existen impresiones constantes e invariables entre
nuestras percepciones de las que podamos extraer tal idea del yo, del alma. No hay ninguna impresién que
pueda justificar la idea de un yo autoconsciente, como si el yo permaneciera en un estado de autoidentidad
inquebrantable:

Lo que nos induce a atribuir simplicidad e identidad al yo, a la mente, es una confusién entre las ideas de
"identidad" y "sucesién”, a la que hay que sumar la accién de la memoria. Esta, en efecto, al permitirnos
recordar impresiones pasadas, nos ofrece una sucesion de impresiones, todas ellas distintas, que
terminamos por atribuir a un "sujeto”, confundiendo asi la idea de sucesién con la idea de identidad.
Rechazada, pues, la idea de alma, la pregunta por su inmortalidad resulta superflua.

o El problema de Dios: Critica a la idea de Dios.

En su obra "Investigacion sobre el entendimiento humano" Hume estudia el tema de Dios y la vida futura,
teniendo en cuenta las criticas realizadas a la idea de sustancia y al principio de causalidad. En virtud de ello,

/8



Hume no reconocerd validez alguna a las demostraciones metafisicas de la existencia de Dios, considerando
gue dicha existencia no es demostrable racionalmente.

Silaidea de sustancia es una idea falsa, ya que no le corresponde ninguna impresidn, ya podemos adjetivarla
como "externa”, "pensante” o "infinita", que ello no hard que sea menos falsa. Por eso es indtil partir del
analisis y las determinaciones de la sustancia para intentar demostrar la existencia de una sustancia infinita,
de Dios. Los argumentos "a priori", que van de la causa al efecto, basandose en el principio de causalidad,
incurren en un claro uso ilegitimo del principio, ya que éste sélo tiene validez en el dmbito de la experiencia,
y no tenemos experiencia alguna de la causa, de Dios o sustancia infinita, por lo que no podemos asegurar
gue haya conjuncién necesaria entre ésta y sus efectos, ya que nunca hemos podido observar esa conjuncién

en la experiencia.

En el mismo defecto incurren los argumentos "a posteriori", los que se remontan del efecto a la causa. A pesar
de ello Hume analiza con mds detalle las inconsecuencias del Unico argumento que le parece tener alguna
capacidad de conviccidn: el que, partiendo del orden del mundo, llegar a la existencia de una causa ultima
ordenadora. El argumento afirma que de la observaciéon de la existencia de un cierto orden en la naturaleza
se infiere la existencia de un proyecto y, por lo tanto, de un adente, de una causa inteligente ordenadora.
Pero, ademas de incurrir en el mismo uso ilegitimo del principio de causalidad que los anteriormente
sefialados, Hume afade que este argumento atribuye a la causa mas cualidades de las que son necesarias
para producir el efecto; se podria inferir del orden del mundo la existencia de una causa inteligente, pero en
ningln caso dotarla de mas atributos de los ya conocidos por mi en el efecto, error en el que incurre el
argumento de un modo manifiesto: una vez deducida la causa, se vuelven a deducir de ella nuevas
propiedades, ademads de las ya conocidos, que no tienen fundamento alguno en mi impresiones.

Lo que es, puede no ser. Ninguna negacién de hecho implica una contradiccién. La no existencia de
cualquier ser, sin excepcion alguna, es una idea tan clara y distinta como la de su existencia. La
proposicién que afirma que no es, por muy falsa que sea, no es menos concebible e inteligible, que la
que afirma que es. El caso es distinto con las ciencias propiamente dichas. Toda proposicién que

no es verdad es confusa e ininteligible. Que la raiz cubica de 64 es igual a la mitad de 10, es una
proposicién falsa y jamas podrd concebirse distintamente. Pero que César o el angel Gabriel o
cualquier ser nunca existid, podra ser una proposicion falsa, pero de todas formas es perfectamente
concebible y no implica contradiccién

Hume, Investigacién sobre el entendimiento humano, Seccién 12, pt. lll.

e La ética: El emotivismo moral:

En consonancia con la oposicién al racionalismo, mostrada en la explicacidn del conocimiento y en la critica
de la metafisica, se opondrd a los sistemas éticos que pretenden fundar en la razén la distincién entre el bien
y el mal y, en consecuencia, la vida moral del ser humano.

Para Hume, gue la moralidad existe es una cuestién de hecho: todo el mundo hace distinciones morales; cada
uno de nosotros se ve afectado por consideraciones sobre lo bueno y lo malo y, del mismo modo, podemos
observar en las demds conductas que derivan de tales distinciones. Las discrepancias empiezan cuando nos
preguntamos por el fundamento de tales distinciones morales: ;Se fundan en la razén, como han afirmado
los fildsofos desde la antigliedad cldsica, de modo que lo bueno y lo malo son lo mismo para todos los seres
humanos? ;0 se fundan en el sentimiento, en la forma en que reaccionamos ante los "objetos morales” segun
nuestra constitucién humana?

Las distinciones morales no proceden del conocimiento de hechos: si analizamos una accién moral, sea buena
o mala, y describimos los hechos, aparecerdn las propiedades de los objetos que interviene en la accién, pero
no _aparecera por ninguna parte lo "bueno” o lo "malo" como cualidad de ninguno de los objetos gue

79



intervienen en la accién, sino como un "sentimiento"” de aprobacidn o desaprobacidn de los hechos descritos.

La moralidad no se ocupa del ambito del ser, sino del deber ser: no pretende describir lo que es, sino prescribir
lo que debe ser. Pero de la simple observacién y andlisis de los hechos no se podrd deducir hunca un juicio
moral, lo que "debe ser". Hay un paso ilegitimo del ser (los hechos) al deber ser (la moralidad). Tal paso
ilegitimo es la llamada "falacia naturalista”.

La moralidad se funda en el sentimiento: Consideramos, pues, que algo es bueno o malo, justo o injusto,
virtuoso o vicioso, no porque la razén capte o aprehenda ninguna cualidad en el objeto moral, sino por el
sentimiento de agrado o desagrado, de aprobacidn o rechazo gue se genera en nosotros al observar dicho
objeto moral, segdn las caracteristicas propias de la naturaleza humana. Las valoraciones morales no
dependen, pues, de unjuicio de la razén, sino del sentimiento. ¢ Qué garantia tenemos, entonces, de coincidir
con los demas en tales valoraciones morales, eliminada la posibilidad de que la valoracién moral dependa de
categorias racionales, objetivas, universales? ;No nos conduce a esta teoria a un relativismo moral?

Hume da por supuesto que la naturaleza humana es comuin y constante y que por lo tanto, las pautas por las
gue se redulan los sentimientos estaran sometidas también a una cierta regularidad o concordancia. Uno de
esos elementos concordantes es la utilidad, en la que Hume encontrard una de las causas de la aprobacion
moral. La utilidad estara en |la base de virtudes como la benevolencia y la justicia: "Parece un hecho que la
circunstancia de la utilidad es una fuente de alabanza y de aprobacion; (...}, que es la sola fuente de ese gran
respeto que prestamos a la justicia, a la fidelidad, al honor, a la lealtad y a la castidad; que es inseparable de
todas las demas virtudes
sociales, tales como el
humanitarismo, la
generosidad, la caridad, la
afabilidad, la indulgencia,
la [dstima y la moderacion;

y en una palabra, gue es el

fundamento principal de la
moral que se refiere el

género  _humano vy a
nuestros préjimos."

Puesto que la moral tiene una influencia sobre las acciones y
afecciones, se sigue que no puede derivarse de la razén, y esto porque
la razén por si sola, como ya hemos probado, no puede tener esta
influencia. La moral excita las pasiones y produce o evita acciones. La

razén por si misma es completamente impotente en este respecto. Las
reglas de la moralidad, por consiguiente, no son conclusiones de nuestra
razon.

Hume, Tratado de la naturaleza humana, Libro lll, P. 1, Sec. 1

3.2 JohnLocke (1632-1704):

John Locke nacié cerca de Bristol el 29 de agosto de 1632. Recibid
sus primeras ensefianzas en su domicilio hasta 1646 en que, a la
edad de 14 afios, ingresara en la escuela de Westminster, (que
ejercié una gran influencia en la vida intelectual del siglo XVII), en la
gue permanecera 6 afios. Finalizados sus estudios en dicha escuela,
ingresara en el Christ Church, por entonces el mds importante
"college" de la Universidad de Oxford, en el otofio de 1652. La
educacién en Oxford estaba entonces bajo el predominio de la
escolastica aristotelizante, lo que no resultaba del agrado de Locke.
Alli, ademas de estudiar filosofia, (fundamentalmente l6gica y
metafisica), profundizard sus estudios de las lenguas clasicas, pero
también se interesard por la fisica y la quimica, (entrando en
contacto con R. Boyle y su circulo), asi como por la medicina.

Una vez finalizados sus estudios permanecera en Oxford,
impartiendo clases como Lector de griego en el Christ Church desde
1660, y también de Retdrica desde 1663. A su regreso a Inglaterra,
pues pasé una temporada en Francia, volvera a entrar al servicio de Lord Shaftesbury, pero la ya definitiva

80



derrota politica de éste le obligard de nuevo a abandonar Inglaterra, refugidndose en Holanda, donde
permanecera de 1683 a 1689. Alli finalizard el Ensayo sobre el entendimiento humano, y publicara la
Epistola de Tolerentia, en latin, al tiempo que entra en contacto con los revolucionarios ingleses exiliados en
Holanda, en consonancia con los ideales politicos plasmados en sus Tratados sobre el gobierno civil. Tras la
Revolucién de 1686, que llevé al trono a Guillermo de Orange, y una vez consolidad su victoria, regresard a
Inglaterra, desempefiando varios cargos en Londres. Murié en Essex el 28 de octubre de 1704.

o Politica y sociedad:

El pensamiento politico de John Locke se encuentra desarrollado en las Cartas sobre la tolerancia y en los
Tratados sobre el gobierna civil, especialmente en el segundo. Las primeras suponen un alegato en favor de
la democracia, y en las dltimas Locke intenta fundamentar filoséfica y politicamente el Estado, buscando en
su origen su legitimidad. Expone, ademads, los postulados basicos del liberalismo.

El estado de naturaleza se caracteriza por la libertad e igualdad de todos los hombres, en ausencia de una
autoridad comdn. Los hombres se mantendrdn en ese estado hasta que, por su propia voluntad, se conviertan
en miembros de una sociedad politica. A diferencia de Hobbes, para Locke el estado de naturaleza no se
identifica con el estado de guerra. Bien al contrario: el estado de guerra constituye una violacién, una
degeneracion del estado de naturaleza, mediante la imposicién de la fuerza en ausencia de todo derecho,
una desvalorizacién de lo que el estado de naturaleza debe ser.

Pero s Cémo sabemos lo que el estado natural debe ser? Porque existe una ley moral natural que lo redula, y
tal ley puede ser descubierta por la razén. Esta ley es universalmente obligatoria, promulgada por la razén
humana como reflejo de Dios y sus derechos...
Esta ley se impone a los hombres en ausencia de
Como el fin principal de los hombres al entrar en todo Estado y legislacién. La ley moral natural
sociedad es disfrutar de sus propiedades en paz proclama, al mismo tiempo, la existencia de unos-
y seguridad, y como el gran instrumento y los derechos  naturales vy  sus  deberes
medios para conseguirlo son las leyes correspondientes. Entre ellos, Locke destaca: el

establecidas en esa sociedad, la primera y derecho a la propia conservacién, a defender su
fundamental ley positiva de todos los Estados es vida, a la libertad, y a la propiedad privada...

el establecimiento del poder legislativo. A los homb ( | estado d
Locke, Segundo tratado sobre el gobierno civil, cap. UNRUE 05 NOMDTES POsEEn (en el estdlio de

11 naturaleza) una ley natural, no se sigue de ello

que todos la respeten de hecho, ni que respeten
los derechos de las demas. Por ello, es de interés
del ser humano, dice Locke, constituir una
sociedad ordanizada para la mds efectiva preservacién de sus derechos vy libertades, mediante un acuerdo o
pacto establecido entre ellos.

La constitucién de una sociedad civil supone, no obstante, renunciar a ciertos derechos; pero conlleva unos
beneficios que Locke resume en los siguientes términos:

1) Los hombres disponen de una ley escrita que define la ley natural, evitando controversias sobre ella...
2) Se establece un sistema judicial que goza del reconocimiento general y evita arbitrariedades.

3) Se crea un poder capaz de castigar crimenes, y de obligar a ejecutar las sentencias.

4) Se conserva la propiedad privada.

La sociedad civil y el gobierno establecido se basan, pues, en fundamentos racionales, es decir, en el
consentimiento.



4 |dealismo aleman: Kant y Hegel.

Aungue en muchas ocasiones se

quiere poner como padre del Philosophers associated with German idealism
idealismo aleman al filésofo
Immanuel Kant (1724-1804), lo
cierto es que el idealismo aleman
sensu estricto no queda fundado
hasta que otros autores no hacen
una respuesta clara contra los
postulados que Kant determina _
enlapublicaciéndela Criticadela Scheliing
razén pura. Bien es sabido que

tras la publicacidn de esta obra es cuando empieza la etapa critica de Kant, a partir de la primera edicion de
1781, la posterior publicacién de los Prolegémenos a toda metafisica del porvenir (1783) y la segunda
edicién de la Critica de la ragén pura (en adelante puede aparecer mencionada como KRV) de 1787, con
grandes correcciones al texto original.

Hegel

Conla publicacién de la KRV, algunos filésofos, especialmente Jacobi y Fichte, comenzaran una tarea no poco
farragosa, por la cual intentan salvar algunos puntos mas débiles del sistema del conocimiento de la KRV,
como, por ejemplo, la doctrina de la cosa-en-si. Esta corriente de pensamiento culminara con el sistema de
la dialéctica hegeliana, que enlaza, a su vez, con la filosofia marxista posterior.

4.1 Immanuel Kant (1724-1804):

Vivié durante toda su vida en Konigsberg(en la antigua
Prusia). Profesor en la Universidad de su ciudad, su
pensamiento esta influenciado por el Racionalismo vy el
Empirismo, llegando a ser el mas importante fildsofo del siglo
XVIII. La filosofia entonces predominante en Alemania era el
racionalismo de Christian Wolff (influido por
Descartes), quien publicé sus obras en aleman, y no en latin,
como era todavia la costumbre mayoritaria, penetrando su
pensamiento profundamente en todos los circulos culturales
de mediados del siglo XVIIl. También en la Universidad de
Konigsberg, donde estudié Kant, dominaba la filosofia de
Wolff. Sin embargo, fue Hume quien le desperté del suefio
dogmatico de larazon (tal como indica en los Prolegémenos),
fundando asi su etapa critica a partir de la publicacién de la
primera edicién de la Critica de la razén pura (KRV], y que
prosigue con la Critica de la ragén practica (KPV), la Religion
dentro de los limites de la mera razon (RGV), la Antropologia
en sentido pragmadtico... etc. A favor de los ideales liberales -
de la ilustracién, defendié la Independencia Americanay la Revoluuon Francesa. Toda su filosofia se puede
resumir en tres preguntas: ¢ Qué puedo conocer? (KRV), ¢ Qué debo hacer? (KPV) y ¢ Qué me cabe esperar?
(RGV). Todas ellas se resumen en la pregunta ¢ Qué es el hombre? (Antropologia en sentido pragmadtico).

Dos cosas llenan mi dnimo de creciente admiracion y respeto a medida que pienso y profundizo en
ellas: el cielo estrellado sobre mi'y la ley moral dentro de mi. (...) La segunda, en cambio, eleva mi valor

como inteligencia infinitamente, en virtud de mi personalidad, en la cual la ley moral me revela una
vida independiente de la animalidad y aun de todo el mundo sensible.
Kant, Critica de la ragdn prdctica, Conclusién.




o Elproblema del conocimiento: La KRV.

En la Critica de la ragén pura, Kant se plantea el objetivo de aclarar la posibilidad o no de un conocimiento
cientifico de la metafisica. Es el llamado
"problema critico”. A diferencia de las otras
ciencias, la metafisica ha pretendido trascender la
experiencia y ofrecernos un conocimiento de
entidades como Dios, el alma y el mundo como
totalidad, a partir de conceptos "a priori" es decir,
independientes de la experiencia. Se tratard, por
lo tanto, de averiguar "qué y cudnto pueden
conocer el entendimiento v la razén aparte de
toda experiencia”.

No hay duda alguna de que todo nuestro
conocimiento comienza con la experiencia. (...)
Pero, aunque todo nuestro conocimiento
empiece con la experiencia, no por eso procede
todo él de la experiencia. (...)
Consiguientemente, al menos una de las
cuestiones que se hallan mds necesitadas de un
detenido examen y que no pueden despacharse
de un plumazo es la de saber si existe semejante
conocimiento independiente de la experiencia,
e, incluso, de las impresiones de los sentidos.
Tal conocimiento se llama a priori y se distingue

Seguln Kant, dado el antagonismo surgido entre el
Racionalismo vy el Empirismo es necesario hacer
una critica de la Razén vy contestar
del empirico, que tiene fuentes a posteriori, es definitivamente a la pregunta qué puedo conocer.
decir, en la experiencia. Para ello, se propone hacer un analisis de la Razén

Kant, Critica de la razén pura, Prélogo a la 12 ed. Pura, de nuestra capacidad de conocer, en su obra
Critica de la Razdén Pura.

Para responder a esta pregunta Kant debe
establecer los principios desde los que es posible
el conocimiento cientifico pues para Kant éste es un conocimiento seguro y a partir de él podremos establecer
gué condiciones debe tener cualquier otro conocimiento que quiera también ser cierto. Las condiciones que
hacen posible los juicios cientificos son dos: empiricas (de experiencia, particulares y concretas de cada
ciencia) y trascendentales o a priori (anteriores a la experiencia y universales de la razén y, por tanto,
necesarias para todas las ciencias), siendo las segundas las que deberemos estudiar.

A diferencia de lo que habian afirmado los racionalistas y los empiristas, para quienes habia sélo una fuente
del conocimiento, la razén para unos, y la experiencia para los otros, para Kant habra dos fuentes del
conocimiento: una, la_sensibilidad, que suministrara la materia del conocimiento procedente de la
experiencia, y otra, el entendimiento, que suministrara la forma del conocimiento, y que serd independiente
de la experiencia. Podremos hablar, por lo tanto, de un conocimiento a priori y de un conocimiento a
posteriori:

A su vez, clasificard todos los posibles tipos de juicios para analizar cudles son aquellos que se emplean en
la ciencia y conocer cémo son posibles.

En cuanto a si nos dan una nueva informacién y extienden nuestro conocimiento los juicios pueden ser:

1) Analiticos: el predicado esta comprendido en el sujeto y no son extensivos sino explicativos, es decir,
juicios que no aumentan mi conocimiento, sino que explican una determinada relaciéon entre sujeto y
el predicado. En este sentido, los juicios analiticos son siempre verdaderos v, al no depender de la
experiencia, son siempre a priori. Como ejemplo de juicio analitico propone Kant el siguiente: "Todos
los cuerpos son extensos"; para hallar el predicado de este juicio dice Kant no necesito sino
descomponer el concepto del sujeto, analizarlo, dado que no tengo que ir mas alld del concepto de
cuerpo para hallar el de extensién. Un ejemplo mas sencillo podria ser: El soltero es el hombre que no
esta casado

2) Sintéticos; (son extensivos, amplian nuestro conocimiento). Como la relacién entre sujeto y el
predicado afiade algo al sujeto que no estd comprendido en su nocién (el concepto de cuerpo no
contiene la idea de peso]) ese tipo de juicios son extensivos, dado que amplian mi conocimiento del
sujeto. Este tipo de juicios son todos a posteriori, es decir, gue dependen de la experiencia, al menos
hasta Kant. Un ejemplo mds sencillo podria ser: Ese soltero estuvo casado dos afios atras.

83



Si hace falta la experiencia para conocer su verdad, los juicios seran o

1) apriori (su verdad se conoce sin recurrir a la experiencia, es universal y necesaria). P. ej.: El tridngulo
es una figura con tres angulos.

2) aposteriori (su verdad depende de la experiencia, no es universal ni necesaria). P. ej.: El temario de
Kant es algo complejo.

ANALITICOS: EL PREDICADO ESTA INCLUIDO EN EL SUJETO
P.E.J. "LOS MAMIFEROS SON ANIMALES™.

SINTETICOS: EL PREDICADO NO ESTA INCLUIDO EN EL SUJETO
P. E.lL " LOS HOMBRES VIVEN MENOS QUE LAS MUJERES™

A PRIORIE: 5U VERDAD PUEDE ESTABLECERSE SIN RECURRIR
A LA EXPERIENCIA.
P.E.J. "LOS OBJETOS FISICOS OCUPAN ESPACIO".

JUICIOS

0

A POSTERIORI: SU VERDAD SOLO PUEDE ESTABLECERSE
RECURRIENDO A LA EXPERIENCIA.
P.E.: "EL AGUA HIERVE A 100 GRADOS".

Para Kant, los juicios cientificos serdn los juicios sintéticos a priori, que son extensivos, dan un nuevo
conocimiento, pero su verdad no depende de la experiencia y por tanto son universales y necesarios. Por ello,
estudiara cudles son las condiciones trascendentales de la razén que posibilitan la realizacién de dichos
juicios y para ello analizara las tres facultades de la Razdn: Sensibilidad, Entendimiento y Razén.

Si la necesidad y universalidad de nuestros conocimientos no puede proceder de la experiencia, el
conocimiento no podra explicarse como una adecuacién del sujeto a los objetos, tal como habian supuesto
los fildsofos hasta entonces. Por el contrario, hemos de suponer que son los objetos guienes tienen que
adecuarse a nuestro conocimiento. En esta inversion del papel que jue<an el sujeto y el objeto en el

conocimiento radica la llamada "revolucién copernicana” (o giro copernicano) de Kant.

El entendimiento no es una facultad pasiva, que se limite a recoger los datos procedentes de los objetos, sino
gue es pura actividad, configuradora de la realidad. En consecuencia, el sujeto adquiere un papel
configurador de la realidad, en lugar de ser el mero receptor pasivo de una supuesta realidad objetiva a |a gue
se debe someter. Por eso la filosofia kantiana es llamada “idealismo trascendental”: Idealismo porque se
centra en las estructuras de conocimiento propias del sujeto, y trascendental porque analiza los limites
propios de dicho conocimiento. ¢ Cudles son las condiciones que posibilitan la determinacién de los objetos
por el sujeto? Kant las estudiara en la Estética Trascendental y en la Analitica Trascendental.

Afirmara que existen tanto en la sensibilidad como en el entendimiento unas formas trascendentales, gue no
dependen de la experiencia, y que son a priori, por lo tanto, que actuaran como un "molde" al que se tienen
gue someter los datos recibidos por la sensibilidad y los conceptos formados por el entendimiento. En

consecuencia, tanto la sensibilidad como el entendimiento adquieren un papel configurador de la realidad.

Pensamientos sin contenido son vanos, intuiciones sin conceptos son ciegas. Por eso es tan
necesario hacerse sensibles los conceptos (es decir, anadirles el objeto en la intuicién), como
hacerse comprensibles las intuiciones (es decir, traerlas bajo conceptos). Ambas facultades o

capacidades no pueden tampoco trocar sus funciones. El entendimiento no puede intuir nada, y los
sentidos no pueden pensar nada. Sélo de su unién puede originarse conocimiento.
Kant, Critica de la ragén pura, A51

84



a) Lasensibilidad: Estética trascendental.

Por sensibilidad entiende Kant la capacidad de recibir representaciones, al ser el sujeto afectado por los
objetos. Esta capacidad es meramente receptiva.

El modo mediante el cual el conocimiento se refiere inmediatamente a un objeto es llamado por Kant
intuicion; y el efecto que produce un objeto sobre nuestra capacidad de representacién sensible es llamado
por Kant sensacién; en el caso, pues, de la sensibilidad, esa referencia inmediata a un objeto es llamada
intuicién sensible o empirica. Y el objeto indeterminado de una intuicién empirica, lo que supuestamente la
causa, es llamado fenémeno.

En el fenémeno podemos distinguir una materia y una forma. La materia del fenémeno es lo que dentro del
mismo corresponde a la sensacion. Y la forma viene dada por el espacio y el tiempo,pues permiten que toda
sensacién sea ordenada dentro de ellas, y fuera de ellas no se puede dar experiencia sensible.

Espacio y tiempo son, pues, formas puras a priori de la sensibilidad. Con la afirmacién de que son formas
puras, intuiciones puras, Kant quiere decir que no son conceptos y que no tienen ningun contenido empirico.
Con la afirmacién de que son a priori quiere decir que son independientes de |la experiencia y que la preceden,
la hacen posible. Son las condiciones trascendentales de la sensibilidad.

Para explicar cémo son posibles los juicios sintéticos a priori en matematicas, Kant nos dice que tratan de las
determinaciones del espacio y del tiempo, en la geometria y en la aritmética, respectivamente. Lo que hace
la geometria es analizar las propiedades del espacio, que es lo que hace la aritmética con respecto al tiempo.
Ahora bien, dado que el espacio y el tiempo son las condiciones en las que ha de darse todo fenémeno, las
propiedades del espacio y del tiempo han de transmitirse necesariamente a todo fenémeno que pueda darse
en ellos.

De este modo, todos los conocimientos de las matemdticas han de ser universales y necesarios, puesto que
todos los fenémenos han de darse necesariamente en el espacio y en el tiempo. De esta forma son posibles
los juicios sintéticos a priori en las matematicas, es decir juicios que aumentan mi conocimiento y que sin
embargo son independientes de la experiencia y, por ello, universales y necesarios.

b) El entendimiento: Analitica trascendental.

El entendimiento es la facultad de pensar y, como tal, pura actividad, frente a la receptividad de la
sensibilidad. Esa actividad se identifica con la formacién de conceptos. es decir, con la creacién de formas
bajo las cuales se pueden ordenar diversas representaciones bajo una sola comun a todas ellas. Asi, mientras
que la sensibilidad suministra las intuiciones sensibles, el entendimiento piensa bajo conceptos esas
intuiciones, unificando bajo el concepto la diversidad ofrecida por la sensibilidad. Cuando decimos que esto
es una casa, 0 una mesa, lo que ocurre es que bajo el concepto "casa" o "mesa" el entendimiento ha unificado
una pluralidad de elementos procedentes de la sensibilidad bajo dichos conceptos. y esa conjuncién de los
elementos sensibles y los conceptuales es lo que produce el conocimiento.

Las intuiciones sensibles, si no son pensadas a través de un concepto; equivaldrian a un torrente inconexo
de sensaciones. Los conceptos, por su parte, si no se remiten a una intuicién sensible, nos ofrecerian un
conocimiento vacio de contenidos. "Las intuiciones sin conceptos, son ciegas; los conceptos sin intuiciones
son vacios".

El entendimiento crea los conceptos aplicando las categorias a las intuiciones suministradas por la
sensibilidad. Estas categorias (12 categorias agrupadas en cuatro grupos seguin sean por cantidad, cualidad,
relacién y modo) no dependen en absoluto de la experiencia, son a priori, y son puestos directamente por el
entendimiento, al modo del espacio y el tiempo en la sensibilidad. Son las estructuras a partir de las cuales
se deneran |os conceptos empiricos y podemas, por lo tanto, formular juicios.

Las categorias son las formas a priori o trascendentales del entendimiento, los "moldes” a través de los cuales
se forman los conceptos empiricos. En si mismas no proporcionan ningdn conocimiento, sino simplemente la
forma trascendental, a priori, de todo conocimiento y sélo tienen validez aplicadas a las intuiciones

85



suministrados por la sensibilidad.

La fisica es una ciencia ya que a todo fenémeno en la naturaleza aplica la categoria de “causalidad” para
poder conocerlo y hacer juicios de tipo universal y necesario.

Esto supone que no hay posibilidad de conocer ningun objeto si no se somete a la accién de las categorias,
por lo que, del mismo modo que la sensibilidad impone al objeto las estructuras trascendentales del espacio

y el tiempo, el entendimiento impone al objeto las formas trascendentales del entendimiento o categorias.
En consecuencia, no podremos conocer nunca los objetos tal como son en si mismos, es decir. como
noudmenos, sino solamente tal como se presentan a nosotros a través de esas estructuras trascendentales

de la sensibilidad y del entendimiento es decir, como fenémenos.

Como resultado de la Estética Trascendental y de la Analitica Trascendental se sigue la distincién de todos
los objetos en fenémenos y nodmenos. Por fendmeno entiende Kant el objeto tal como es percibido por
nosotros una vez gue los contenidos de la sensacién han sido sometidos a las formas trascendentales del
espacio v el tiempo, por lo que respecta a la sensibilidad, v a las categorias por lo que respecta al
entendimiento. La Unica forma posible de conocimiento, para nosotros, es el conocimiento de la realidad
como fenédmeno. Por nodmeno entiende Kant lo gue sea esa realidad considerada "en si misma"

independientemente de nuestro modo de conocerla; y como tal, es algo que esta fuera de nuestro alcance y
no podemos lledar a conocer.

RAZON ENTENDIMIENTO SENSIBILIDAD

|deas Categorias Formas a priori
de |la razon pura del entendimiento de |a sensibilidad

De la Cantidad
Unidad
Fluralidad
Totalidad

Dea lg Cualidad ESPACIO

Realidad
Megacian
Limitacion

DIos

ALMA | EE————————- FENOMENGQ |======== -

De |a Relacion
Substancia y Accidentes
Causa y Efecto A
Accion Reciproca TIEMEO
MUMDO Caos de
De la Modalidad sensaciones

Posibilidad e Imposibilidad
Existencia e Inexistencla
Mecesidad y Contingencia

N

Intelecto

86



c) Larazon: Dialéctica trascendental.

Hemos visto que las matematicas y la fisica pueden formular juicios sintéticos a priori y, por ello, alcanzar un
conocimiento universal y necesario, un conocimiento cientifico. ¢ Puede la metafisica formular tales tipos de
juicios sintéticos a priori, y llegar a ser, por ello, una ciencia? En la dialéctica trascendental Kant, a la luz de
los resultados obtenidos, analizara esta cuestidn, estudiando las caracteristicas de la razén. La razén es Ia
capacidad suprema de pensar y como tal elabora razonamientos, es decir, inferencias o silogismos
relacionando juicios. El razonamiento consiste, pues, en la construccién de juicios cada vez mas generales,
en busca de los principios ultimos o leyes que permitan comprender toda la realidad y gue abarguen el mayor
numero posible de fenémenos. A los conceptos puros a priori de la razén, les llamard Kant ideas
trascendentales.

Hay tres ideas trascendentales: alma, mundo y Dios. Mediante la idea de alma, dice Kant, unificamos todos
los fenémenos del psiquismo, remitidos a un yo. Mediante la idea de mundo unificamos todos los fenémenos
de la experiencia, que tienen lugar en el mundo. Mediante la idea de Dios unificamos |a totalidad de los
fenédmenos psiquicos y de la experiencia en una Unica causa de la que dependen y por la que son explicados.

Las ideas trascendentales nos ayudan a unificar en el pensamiento la totalidad de los fendmenos, aunque
no nos ofreceran ningdn conocimiento. Son conceptos purgs, sin ningun contenido, que sélo sirven para
unificar los conocimientos del entendimiento. La metafisica, pues, aunque posible como disposicién natural
es imposible como ciencia: para que haya conocimiento un contenido empirico tiene que ser subsumido bajo
una cateqoria; pero de los objetos de la metafisica [Dios, mundo, y alma) no poseemos ningdn contenido
empirico. Son conceptos puros de la razén, ideas trascendentales. Los conceptos de la razén pura, en la
medida en que no pueden ser aplicados a ninguna intuicién empirica, son vacios vy, por lo tanto, no tienen
valor cognoscitivo.

La razon pretende aplicar las categorias e intuiciones sobre objetos que no son de experiencia, directamente
sobre el nodmeno, y por lo tanto su conocimiento es ilegitimo y lleva siempre a contradicciones. Se produce
la llamada “ilusién trascendental”. Pero ello no significa que Kant no les conceda valor. No tienen un uso
cognoscitivo, pero si tienen un uso regulativo: unifican los conocimientos del entendimiento.

e Elproblema de la ética: La KPV.

El conocimiento moral no es un conocimiento del ser, de lo que es, sino un conocimiento de lo que debe ser;
no un conocimiento del comportamiento real y efectivo de los hombres, sino un conocimiento del
comportamiento que deberian observar los hombres. En este sentido, dicho conocimiento no se puede
verificar; cuando decimos que los hombres deberian comportarse de tal o cual manera estamos afirmando
que ese comportamiento es necesario y universal, y esas son las caracteristicas de lo a priori. Y ya hemos
visto cdmo Kant explicaba la imposibilidad de derivar de |a experiencia algo que fuese necesario y universal:
el primer objetivo del conocimiento moral, por lo tanto, consistira en identificar cudles son los elementos a
priori de la moralidad.

Kant distingue un uso tedrico y un uso prdctico de la razén. En su uso tedrico, que Kant estudia en la Critica
de la razdn pura, la razén constituye o configura el objeto que se da en la intuicién, mediante la aplicacién de
las categorias; en su uso practico, que estudiard en la Fundamentacién de la metafisica de las costumbres y

enla Critica de la razdn prdctica, la razén es la fuente de sus objetos: la produccién de elecciones o decisiones
morales de acuerdo con la ley gue procede de ella misma.

Todos los sistemas éticos anteriores habian partido de una determinada concepcidn del bien, como objeto de
la moralidad, creyendo que ese bien determinaba la moralidad, lo que debia ser. Sin embargo, del mismo
modo que el conocimiento tedrico no esta determinado por el objeto, sino que éste se encuentra determinado
por las condiciones a priori de la sensibilidad y del entendimiento, el conocimiento moral tampoco estard
determinado por el objeto, sino mas bien el objeto de la moralidad determinado por ciertas condiciones a
priori de la moralidad. Estas condiciones, siendo a priori, no pueden contener nada empirico: sélo han de
contener la forma pura de la moralidad. En consecuencia, |as leyes de la moralidad han de tener un cardcter

87



universal y necesario.

La base de la obligacidn, del deber ser, no puede fundarse en nada empirico, pues: aunque deba referirse al
hombre, como ser racional, no puede fundarse ni en la naturaleza humana ni en las circunstancias humanas,
sino que ha de ser a priori. De ahi la critica de Kant a los sistemas morales fundados en contenidos empiricos,
a los que llamaremos éticas materiales.

En primer lugar, todas ellas son a posteriori: de alguna manera todas ellas identifican el bien con la felicidad,
son éticas teleoldgicas y consideran bueno el objeto hacia el que tiende la naturaleza humana considerada
empiricamente, aceptando la determinacién de la voluntad por objetos ofrecidos al deseo. Ademas de
proponer distintos bienes, entre los que no hay posibilidad de ponerse de acuerdo, lo que pone de manifiesto
su falta de universalidad, al estar basadas en la experiencia carecen de la necesidad y universalidad necesaria
de la que deben gozar las leyes morales.

En segundo lugar, las normas que proponen tienen un cardcter condicional (imperativo hipotético): si quieres
alcanzar la felicidad (algo distinto para cada sistema) has de comportarte de acuerdo con esta norma. Al estar
sometida la norma a una condicién sélo tiene valor si se acepta dicha condicién, lo que, ademds de significar
que se actta por un interés, implica que la validez de la norma para conseguir el fin que se propone sélo puede
ser comprobada experimentalmente, por lo que tampoco puede tener caracter universal y necesario.

En tercer lugar, esos sistemas éticos son heterénomaos: el hombre recibe la ley moral desde fuera de la razén,
por lo que en realidad no estd actuando libremente, perdiendo la capacidad de autodeterminacién de su
conducta, la autonomia de la voluntad. ;Qué valor puede tener una norma moral que no es universal y
necesaria, cuyo cumplimiento esta sometido a la consecucién de un objetivo, un interés, y que propone al
hombre renunciar a la libertad, a la autonomia de su voluntad?

La ética kantiana es una ética de caracter formal. La moralidad no puede fundarse en nada empirico. Una
norma moral ha de ser universal, ha de valer para todos los hombres en todas circunstancias, y ha de ser
necesaria, ha de cumplirse por si misma. Ha de ser, por lo tanto, de cardcter formal; no puede establecer
ningun bien o fin de la conducta, ni puede decirnos cémo tenemos que actuar: ha de contener sélo la forma
de la moralidad. "Es imposible imaginar nada en el mundo o fuera de él que pueda ser [lamado absolutamente
bueno, excepto la buena voluntad"”.

¢Qué entiende Kant por una buena voluntad? Una voluntad que obra por deber (deontolégica), es decir, no
por interés, o por inclinacién o por deseo. ¢ Y qué es obrar por deber?: obrar por reverencia o respeto a la ley
moral gue la voluntad se da a si misma.

Kant distingue aqui entre obrar "por deber" y obrar "conforme al deber": puede ocurrir que actde por algin
interés particular y esa actuacién coincida con la ley moral; en ese caso estoy actuando "conforme al deber".
Obro "por deber", sin embargo, cuando mi actuacién no persigue ningun interés particular, ni es el resultado
de una inclinacién o un deseg, sino que esta motivada solamente por reverencia o respeto a la ley moral,
independientemente de que mi actuacién pueda tener consecuencias positivas o negativas para mi persona.
La ley moral se basa en la nocién de deber; y en la medida en que la ley moral pretende regular nuestra
conducta ha de contener alguna orden o algin mandato. Pero como la ley moral es universal y necesaria la
orden 0 mandato que contengan ha de ser categdrico, es decir, no puede estar sometido a ninguna condicidén
(no puede ser hipotético). A la férmula en la que se expresa ese mandato u orden de la ley moral la llamard

Kant imperativo categorico.

Ahora bien, como la ley moral no puede contener nada empirico, el imperativo categdrico en que se expresa
tampoco podra tener ningln contenido empirico, sino sélo la forma pura de la moralidad. En la
"Fundamentacién” Kant nos da tres definiciones distintas del imperativo categoérico:

Ninguna de estas formulaciones contiene nada empirico, sino sélo la forma de la moralidad. No nos dice c6mo
tenemos que comportarnos concretamente, ni nos da ninguna norma, ni nos propone ningdn fin interesado.
Al mismo tiempo, contiene una exigencia de universalidad y necesidad, pero <arantizando Ila
autodeterminacién de la voluntad, su autonomia, su libertad. La voluntad, en efecto, no queda determinada
por ningun elemento empirico, por lo que es libre, y el imperativo por el que se regula no contiene ninguna

88



norma concreta de conducta, por lo que la voluntad tendrd que darse a si misma la norma de conducta, por
lo que es auténoma.

Obra sélo seguin aquella maxima por la cual puedas querer que al mismo tiempo se convierta en una
ley universal / obra como si la maxima de tu accién pudiera convertirse por tu voluntad en una ley
universal de la naturaleza.

()

Obra de tal modo que uses a la humanidad, tanto en tu persona como en la persona de cualquier
otro, siempre al mismo tiempo como fin y hunca simplemente como medio.

Kant, Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, A52-A67

a) Los postulados de la razén practica.

¢Pero es posible la libertad de la voluntad? Los resultados de la "Critica de la razén pura" nos conducian a la
distincién general de todos los objetos en fendmenos y nodmenos. En cuanto fendmenos todos los objetos
estan sometidos a las leyes de la naturaleza, que son leyes deterministas, excluyendo por lo tanto la libertad.
En cuanto fenémeno, pues, el hombre no es libre. Por otra parte, la posibilidad de conocer los nodmenaos, las
cosas en si mismas, quedaba rechazada en la
dialéctica trascendental ante la imposibilidad de
constituir la metafisica como ciencia, por lo que la
posibilidad de conocer algo acerca del alma y de
su libertad e inmortalidad quedaba eliminada. Sin
embardo, sin la libertad de |a voluntad Ia moral
guedaria arruinada.

Asi pues, el bien supremo es practicamente sélo
posible bajo el supuesto de la inmortalidad del
alma; por consiguiente, ésta, como ligada
inseparablemente con la ley moral, es un
postulado de la razén pura practica

Kant, Critica de la ragdn prdctica, Lib. Il, cap. 2, Sec.
IV Por otra parte, observamos que el progreso de la

virtud es lento en el mundo, y esperamos
razonablemente gue el hombre virtuoso pueda ser
feliz; pero vemos que esto no ocurre, lo que haria de la vida del hombre un absurdo si no fuera posible que
ocurriera. Por ello, aunque ninguno de los objetos de la metafisica (Dios, el alma y el mundo como totalidad)
puede ser objeto de demostracidn tedrica, la razon practica exige su existencia. El hombre ha de ser libre para
poder poner en practica la moralidad; ha de existir un alma inmortal ya que, si el hombre no puede alcanzar
su fin en esta vida, ha de disponer de una vida futura como garantia de realizacién de la perfeccién moral; y
ha de existir un Dios que garantice todo esto. Lo que la razén tedrica no ha podido demostrar, la razén
practica lo tiene necesariamente que postular. De este modo Kant se vio obligado, como dice en la
introduccién de la "Critica de la razén pura”, a suprimir el saber para dejar paso a la fe.

e Comentario de texto:

Ahora yo digo: el hombre, y en general todo ser racional, existe como fin en si mismo, no sélo como medio
para usos cualesquiera de esta o aquella voluntad; debe en todas sus acciones, no sélo las dirigidas a si
mismo, sino las dirigidas a los demas seres racionales, ser considerado siempre al mismo tiempo como fin.
Todos los objetos de las inclinaciones tienen sélo un valor condicionado, pues si no hubiera inclinaciones y
necesidades fundadas sobre las inclinaciones, su objeto careceria de valor. Pero las inclinaciones mismas,
como fuentes de las necesidades, estan tan lejos de tener un valor absoluto para desearlas, que mas bien

89



debe ser el deseo general de todo ser racional el librarse enteramente de ellas. Asi pues, el valor de todos los
objetos que podemos obtener por medio de nuestras acciones es siempre condicionado. Los seres cuya
existencia no descansa en nuestra voluntad, sino en la naturaleza, tienen, empero, si son seres irracionales,
un valor meramente relativo, como medios, y por eso se llaman cosas; en cambio los seres racionales lldmanse
personas porgue su naturaleza los distingue ya como fines en si mismos, esto es, como algo que no puede
ser usado meramente como medio, y, por tanto, limita en ese sentido todo capricho (y es un objeto de
respeto) (I. KANT, Fundamentacién de la metafisica de las costumbres. Trad. de M. Garcia Morente, Madrid,
Espasa Calpe, 1983, pp. 82y 83).

Informacién relevante: Kant redacta esta obra (la Fundamentacidn de la metafisica de las costumbres) en
1785, dentro de su etapa critica (iniciada con la publicacién de la KRV en 1781). La obra servirda de
precedente a la KPV, publicada en 1788, y ya aqui ensaya la teoria de la dignidad del hombre como fin en si
mismo, que, mas adelante, se convertird en una de las formulaciones del imperativo categorico.

e (Comentario de imagen: Kant.

s

it

Kant e invitados (Emil berstling]

En la biografia que Manfred Kuehn hizo de Kant, se lee que Kant dedicaba quiza la mayoria de sus tardes y
noches a la sociedad... participando con frecuencia en largas sesiones de juegos de cartas y retornando a
menudo a casa pasada la medianoche.

Hemos asumido que su moral pietista y burguesa debié traducirse en lo que conocemos acerca de su
puntualidad en los paseos, de su permanencia en su querida Kénigsberdg... etc. Sin embargo, esta biografia
plana se corresponde mas bien con los dltimos afios de su vida, relatados por amigos cercanos en un ejercicio
de reivindicar la importancia del pietismo en la capital intelectual de Prusia.Son también conocidas las cenas
ordanizadas para sus amigos mas intimos, en las que se sucedian los intercambios de ideas junto con el vino
y la buena comida. Hay un detalle extra que puede pasar desapercibido: Kant tenia un retrato de Rousseau
en casa como inspiracién del filésofo ginebrino. Probablemente sea el que Doerstling ha hecho retratar en la
sala, aunque no se puede apreciar en detalle.

90



4.2. Georg W.F.Hegel (1770-1831):

Georg Hegel nace en Stuttgart en 1770, convirtiéndose pronto en
una de las figuras claves de la filosofia alemana del momento, y
sentando un cambio dentro de la filosofia moderna que sera la
piedra angular sobre la que se asiente el giro hacia la filosofia
contempordnea. En 1788 ingresa en el seminario de Tubinga,
donde conoce a Schelling y Hélderlin, con quienes hard un primer
esquema de lo que sea el idealismo alemdn. Consigue en 1805 un
puesto de profesor en la universidad de Jena, publicando alli una
de sus obras mas importantes: La Fenomenologia del espiritu
(1807). Morird el 14 de noviembre de 1831 en Berlin, muerte
atribuida a la epidemia del célera del momento, si bien los
sintomas asociados a su muerte no concuerdan con la causa de su
fallecimiento. Tras su muerte, sus discipulos se dividiran en Ila
llamada “derecha hegeliana” (que intenta armonizar su
pensamiento con la doctrina religiosa, como Gdschel y
Rosenkranz) y la “izquierda hegeliana” (que lleva los postulados de
Hegel hacia una filosofia politica de corte revolucionario, como en
Feuerbach, Max Stirner, Bruno Bauer... Y de cuya corriente beberd
a posteriori Karl Marx].

En esta soledad de una ciudad (Jena), primero en decadencia y luego que espera al enemigo,
simbélicamente colocada al final de un largo tiempo histérico, una soledad propia de una epopeya del
espiritu, Hegel edité un libro Unico en la historia, en el que pretendia recoger todo el saber filoséfico
mundial y aportar la actitud que debia identificar el tiempo propio. Este libro es la Fenomenologia del
Espiritu. En el fondo, en él se escribe la historia de la filosofia como si fuera el camino de un Unico

pensador que observara como un Dios solar, desde lo alto. Las posiciones de todos los anteriores
filésofos eran convertidas por Hegel en un capitulo de su libro, en un paso necesario para el siguiente
momento filoséfico e histérico.

José Luis Villacafas, La filosofia del idealismo alemadn II: La hegemonia del pensamiento de Hegel, 1.1.3

4.2.1. El sistema de la dialéctica:

La alternativa filoséfica que debia superar las interpretaciones expuestas por Fichte y Schelling no era un
término medio entre ambas. Hegel perseguia una nueva perspectiva racional para sanar la angustia que el
poeta y el fildsofo romdnticos experimentaban ante su personalidad des<ajada entre razén y sentimiento,
moral y naturaleza. En ese proyecto trabajé durante todos sus afios en Jena, labor culminada con la
Fenomenologia del espiritu (1806).

El primer paso en la argumentacion de Hegel delataba el error en el razonamiento de Kant, y también de todas
las generaciones de fildsofos anteriores, que por igual se habian limitado al uso de la razén analitica o, para
decirlo en términos hegelianos, del entendimiento, la facultad capaz de razonar dividiendo, distinguiendo y
organizando la realidad en funcién de los dos principales principios de la l8gica aristotélica: identidad y no
contradiccién. (En lalégica tradicional, A no puede dejar de ser A—principio de identidad—, y tampoco puede
ser al mismo tiempo A y No A —principio de no contradiccion—. Por ejemplo: un perro siempre sera perro —
identidad—, por lo que nunca podra ser a la vez perro y gato —no contradiccion—.)

La distincién entre entendimiento y razén habia sido introducida por Kant, pero no en el sentido que le da
Hegel desde sus primeras obras. Desde el punto de vista de Hegel, el entendimiento corresponde al
pensamiento finito, al que también llamo «reflexién» o «pensamiento reflexionante», incapaz de ver lo que
se oculta detrds de las aparentes contradicciones; su actuacion se detiene en las diferencias y no ve la unidad

91



profunda que las anima. Es, sin duda, un paso a superar tanto en la escala de la subjetividad como en el plano
de la conciencia colectiva. Por el contrario, [a razén seria una facultad mds elevada, capaz de pensar la
realidad desde una perspectiva distinta, holistica (es decir, comprehensiva), que capta a la vez |a diferencia
aparente v la identidad subyacente.

Pensemos en un ser humano vy, sobre todo, en la diversidad de sus estados a lo largo de la vida. ¢Son la
misma persona ese nifio que ayer amamantaba su madre, completamente dependiente de ella, y ese hombre
que hoy aparece maduro y robusto, poseedor de un fuerte sentimiento de autonomia personal? ¢ Y qué decir
del joven que sali6 de su casa aln cargado de inocencia, y hoy sufre la vejez y la enfermedad después de una
vida plagada de dolor e insatisfaccién? Seria absurdo pensar que se trata de parejas de seres individuales,
opuestos en sus respectivas psiques y anatomias, pero unidos por una memoria comdn. Se trata del mismo
sujeto, pero en momentos diferentes de una vida que solo puede comprenderse contemplando todos sus
estadios, y desde sus propias oposiciones (salud-enfermedad, juventud-vejez, inocencia-experiencia,
alegria-dolor...). La ciencia verdadera es, segtin Hegel, esa visién global que pretende atrapar la dialéctica, y
la Raz6én —asi, con mayudscula— es la facultad capaz de entender el movimiento dialéctico de los opuestos.

El problema que planteaba Hegel es el siguiente: ante la evidencia de que existen diferentes sistemas
filoséficos, ¢ qué sentido cabe dar a esa pluralidad? ¢ Es simplemente un conjunto de caprichos de uno u otro
autor? Por el contrario, ¢puede la razén reconocer en ellos un momento de verdad y, mas alld de las
diferencias, certificar la identidad que les subyace, en la medida en que cada uno intenta ser expresién no de
los puntos de vista subjetivos de sus autores, sino de la propia Razén (entendida, tal cual se ha dicho, como
pensamiento que contempla la unidad subyacente bajo los diferentes conceptos)?

En ese plano queria situarse Hegel: como portavoz de la Razén (y no como representante de una simple
opinién, tan parcial como otras). La filosofia, advierte al lector, no surge por el capricho de un individuo que
carece de mejor ocupacion para su tiempo, sino por la necesidad que una época tiene de dar expresion a

aguello gue se le aparece como divido, rasgado vy atravesado por la «escisién». La divisién en dos partes o
«gscisién» —por ejemplo, entre la razén y el sentimiento— es un término técnico para Hegel, un sintoma de
una situacion que necesita ser superada; de la escision parte su dialéctica de los contrarios.

La diversidad de los sistemas filoséficos no la concibe tanto como el desarrollo progresivo de la verdad,
cuanto que ve en ella sélo la contradiccion. El capullo desaparece con la floracion, y podria decirse que
queda asi refutado por ella, del mismo modo que el fruto declara la flor como una existencia falsa de la
planta, y brota como su verdad en lugar de aquélla. Estas formas no sélo se diferencian entre si, sino

que, entanto que incompatibles, se van desplazando unas a otras. A la vez, sin embargo, su naturaleza
fluida hace de ellas momentos de una unidad organica, en la que no sélo no entran en disputa, sino que
la una es tan necesaria como la otra, y Gnicamente esta misma necesidad es lo que llega a constituir la
vida del todo.

Hegel, Fenomenologia del espiritu, Prélogo

Pero ¢quién es el protagonista de la Fenomenologia? En otras palabras, ;qué es el espiritu? El espiritu es la

conciencia humana en su doble dimensién, individual y colectiva. Hay una intima correlacién entre ambas,
porque todos somos hijos de nuestro tiempo v, a la par, nuestro tiempo se construye entre todos nosotros.
Desde el inicio de la humanidad y también de nuestras vidas individuales, esta conciencia se relaciona con el
mundo —y consigo misma— desde las concepciones mas simples hasta las mds complejas, a medida que
acumula conocimientos y experiencias que la transforman; este bagaje influye sobre nuevas visiones de Ia
realidad, que igualmente transforman el mundo a través de la accién de la conciencia. Y cada vez que cae una

de estas visiones globales, que incluyen la realidad interior y exterior, para ser sustituida por una nueva

perspectiva epistemoldgica y ética, el espiritu capta mdas aspectos de esa realidad, que va perdiendo su

semblanza original de enfrentamiento entre opuestos (alma-cuerpo, necesidad-libertad, finitud-infinitud,
amo-esclavo...), para adquirir la estructura de un juego donde las contraposiciones no se destruyen en el

enfrentamiento, sino que generan nuevas realidades, los distintos periodos histéricos. Este proceso tiende a

92



la autoconciencia, que es el estado en el que el espiritu se entiende omnicomprensivo, sujeto y objeto a la
vez.

El espiritu empieza su actividad sin ser consciente de lo que es. Como un nifio que abre sus ojos ante el mundo
0 un hombre primitivo que mira con temor a la naturaleza, parte de lo que parece mas concreto y mas
inmediato, nuestra sensibilidad, actuando en un aqui y un ahora siempre cambiantes, puesto que su
conocimiento depende de la mutabilidad de sus percepciones. Hegel nos invita a elevarnos desde nuestra
perspectiva cotidiana a |la del Absoluto. La dialéctica no es un método en el sentido banal, una herramienta
para conseguir conocer algo exterior a nosotros; pero si lo es en sentido etimoldgico, en tanto que camino,
un recorrido donde el propio movimiento es tan importante como la meta, y de hecho forma parte del proceso.
El Absoluto se mostrara como resultado porque solo entonces llega el espiritu a reconocerse: «E| espiritu que
se sabe en este modo como espiritu es la ciencia», pero como premisa estara ya latente desde el principio.

Para llegar desde esta conciencia sensible al Absoluto, lo fundamental dentro del proceso es la
autoconciencia. Este paso intermedio es el que permitird que la conciencia culmine el proceso del
conocimiento, al descubrirse como un objeto, como una cosa mas dentro del mundo, al poder conocerse de
modo objetivo. De este modo es como se asimila el sistema de |a dialéctica hegeliana con la triada de Fichte
Tesis-antitesis-sintesis, de manera que la tesis seria esa conciencia a la que vienen las cosas del mundo y
que las conoce (como en el fenémeno kantiano), la antitesis seria la conciencia objetiva del sujeto (como un
fenédmeno) y la sintesis la armonia o tensién entre ambaos principios, que conviven en la realidad.

Esto, dentro de la concepcidn hegeliana de la historia tiene unas implicaciones no poco desdefables, puesto
gue en sus Principios de la filosofia del derecho Hegel argumenta que toda la realidad estd en transito hacia
una realidad racional, o, como lo llamard Hedgel, el sistema de |a eticidad, que se compone de tres grandes
instituciones: La familia, la sociedad civil y el Estado. EI Estado es el culmen de la racionalidad, y a lo que
tiende todo lo real. Tal como dice en la misma obra, y repite en la Enciclopedia de las ciencias: Lo que es real
es racional v lo gue es racional es real (aunque, segln los expertos, deberia ser; lo que es real es racional y lo
gue es racional puede lledar a ser real, haciendo énfasis asi en que lo racional puede alcanzarse).

La mas elevada dialéctica del concepto consiste en no considerar la determinacién meramente como
limite y opuesto, sino en producir a partir de ella el contenido positivo y el resultado, Gnico

procedimiento mediante el cual la dialéctica es desarrollo y progreso inmanente.
Hegel, Ppios. de la filosofia del derecho, §31

5. Larespuesta contra la racionalidad kantiana-hegeliana: Nihilismo y voluntad.
5.1 Arthur Schopenhauer (1788-1860):

Schopenhauer llega a la filosofia casi por casualidad: tras el
fallecimiento de su padre en 1806, su madre se instala en Weimar,
animando un circulo literario en el que participan Goethe y Fernow.
Este ultimo anima a su madre a que el joven Arthur deje los estudios de
comercio para iniciarse en el mundo clasico, iniciacién que hace gracias
a Schulze y Maier, presentandoles los textos de Platén y Kant y de las
religiones orientales, respectivamente. Tras doctorarse, se muda a
Dresde, donde publica su obra mds reconocida: El mundo como
voluntad y representacién. De este titulo desgranamos sus dos tesis
fundamentales:




A) Mundo como representacion: Schopenhauer critica a todos sus predecesores en el marco de la
filosofia alemana, a excepcién de Kant. De él dice que ha curado la ceguera de los europeos,
operandoles de cataratas. Schopenhauer, en consecuencia, querrd “ofrecer a las personas que se han
librado de las cataratas las gafas que se fabrican a este fin”. Kant nos ha ensefiado que todo
conocimiento del mundo no es sino la representacion que nosotros mismos nos damos
espaciotemporalmente. “El mundo es mi representacién”, afirmacién vinculada con |a filosofia asidtica
a través de la imagen del “Velo de Maya” (un velo que nos impide ver la realidad de modo pleno).

B) Mundo como voluntad: Kant, sin embargo, mantiene la idea de una cosa-en-si, un nodmeno
incognoscible. Este fleco es recogido por Schopenhauer para girar hacia una filosofia de la voluntad:
Descubrir que el mundo es una representacién de miinteligencia es un paso secundario. El paso previo
es el de mi voluntad: Yo me represento el mundo porque yo quiero descubrir el mundo. La voluntad
es, por tanto, la esencia de lo real. Es muy parecido a lo que Spinoza habia definido como “la tendencia
de cada ser a perseverar en su ser”.

Esta voluntad deriva en un modo de vida pesimista en tanto que todos luchan por su propia supervivencia,
relegando a los demds a un segundo plano. El ser esclavos de estos deseos nos convierte en egoistas; que
solo puede revertirse por medio de la piedad: La piedad es tomada por Schopenhauer como la capacidad de
contemplar al otro en su sufrimiento, y dejar atras el encerramiento en uno mismo.

Cuando lo que nos mueve al llanto no es el sufrimiento propio, sino el ajeno, ello se debe a que, en la
imaginacién, nos ponemos vivamente en el lugar de quien sufre o, asi mismo, a que en su sino
vislumbramos la suerte de toda la humanidad y, por consiguiente, ante todo también la nuestra, con

lo que, tras un largo rodeo, siempre acabamos llorando por nosotros mismos, en tanto que nos
compadecemos de nosotros mismos.
Schopenhauer, Metafisica de las costumbres.

5.2. Seren Kierkegaard (1813-1855):

Kierkegaard nacié en Copenhague, en el seno de una familia que podria
resumir su experiencia vital como angustiosa. Kierkegaard crecié educado en
el temor de Dios, temor y andustia acentuada por la muerte de sus dos
hermanos. El padre de Kierkegaard atribuyd esta desgracia a un hecho de su
infancia, en la cual se subié sobre una roca y maldijo a Dios. Por ello, el
pequefio Seren crecié convencido de que su vida estaba marcada por el
pecado de su progenitor.

Probablemente este hecho sea el que inspire su obra mas profunda: Temor
y temblor. En ella analiza la experiencia de Abraham al recibir el mandato de
Dios por medio del que tendria que sacrificar a su hijo Isaac. También serdn
obras notables El concepto de angustia o La enfermedad mortal, todas ellas
publicadas bajo pseuddnimo. Muere en Copenhague con cuarenta y dos
afos, luego de sufrir un desmayo en plena calle.

Lo mas relevante de Kierkegaard es la fundacion de la filosofia de la
existencia tal como la conocemos hoy en dia: afirma que la existencia prima sobre la esencia; esto es, que
dentro de las reflexiones metafisicas, lo importante es la subjetividad, pues el sujeto se define por medio de
las decisiones que toma. Copleston resume su filosofia asi: “Existir, por tanto, si¢nifica lleqar a ser, cada vez
mads, un individuo, y cada vez menos, un simple miembro de un grupo. Significa, en otras palabras, trascender
la universalidad en beneficio de la individualidad.”

94



Esta toma de decisidn, la necesidad de transitar de lo colectivo a lo personal tomando ciertas decisiones, es
lo que nos provoca la emocidn que atraviesa toda la obra de Kierkegaard: La angustia (en danés, Anfaegtelse;
gue podria traducirse como angustia, estar en peligro, sentimiento de duda o inquietud religiosa, de ansiedad
o de crisis espiritual ante el misterio de lo absurdo).

La angustia puede ser comparada con el vértigo. Se siente vértigo cuando se dirige la mirada a un
abismo. Mas la razén del fendmeno no estd menos en el ojo que en el abismo, pues basta con no mirar

para que desaparezca. La angustia es asi el vértigo de la libertad.
Kierkegaard, El concepto de la angustia, Cap.ll, § 2

6. Filosofia moderna en femenino:
6.1. Olympe de Gouges (1749-1793):

La vida de esta pensadora transcurri6 en todo momento
condicionada por los ideales revolucionarios que en ese periodo
recorrian Francia. Las mujeres jugaron un papel importante en el
levantamiento, tanto a nivel popular, defendiendo sus derechos
y sustento en las calles, como a nivel intelectual, participando de
las deliberaciones de la Asamblea.

Olympe de Gouges podriamos enclavarla en este segundo grupo,
pero con unas connotaciones particulares, que hacen de ella un
personaje Unico en la sublevaciéon. Lejos de sumarse sin mas al
grupo de mujeres intelectuales burguesas que defendia -al igual
que los hombres burgueses la igualdad en derechos frente a los
privilegios de la nobleza, afadié con firmeza la defensa de la
mujer al mismo nivel.

Para ella la defensa de la igualdad de clase debia ir acompafada
de la defensa de la igualdad de género (y de razas). Esta visién
clara de la discriminacién histérica sufrida por las mujeres de
cualquier estrato social (lleg6 incluso a dirigirse a Maria Antonieta
para que protegiera “su sexo0”) le ha valido el calificativo de “primera feminista de la historia”; sea esto cierto
o no, lo importante es que fue una pensadora que supo situar a la mujer en una posicién de relevancia dentro
del debate por los derechos y las libertades.

En 1791 escribié su Declaracidn de los Derechos de la mujer y la ciudadana, en respuesta a la Declaracion
revolucionaria sélo dirigida a los hombres. Suréplica comenzaba diciendo: “Hombre, ¢eres capag de ser justo?
Una mujer te hace esta pregunta.” La idea no podia ser mas clara: si de lo que se trata es de justicia universal,
la mujer, la mitad de la poblacidn, no puede quedar excluida.

Mujer, despierta; el rebato de la razén se hace oir en todo el universo; reconoce tus derechos. El
potente imperio de la naturaleza ha dejado de estar rodeado de prejuicios, fanatismo, supersticion y
mentiras. La antorcha de la verdad ha disipado todas las nubes de la necedad y la usurpacién. (...)

Cualesquiera sean los obstaculos que os opongan, podéis superarlos; os basta con desearlo.
Olympe de Gouges, Declaracidn de los derechos de la mujer y de la ciudadana, Epilogo

95



6.2. Mary Wollstonecraft (1759-1797):

Mary Wollstonecraft es una de las fildsofas categorizadas como de la
‘primera ola’ feminista. Su preocupacién constante fue la de la sana
educacién de las mujeres, intencién que se hace presente desde una de
sus primeras obras: Reflexiones sobre la educacién de las hijas (1787).
A pesar de que este tipo de literatura se hace originalmente para buscar
la educacién de futuras aristécratas, y Wollstonecraft saca partido de
este mercado, es una obra con no mucho alcance, puesto que apuesta
por educar a las mujeres con pensamiento analitico, con autodisciplina
y con honestidad consigo mismas, lo que les permitiria el trabajo por
cuenta propia y la obtencién de un salario que les permitiera subsistir.

En este sentido, la educacion en virtud sigue siendo el leitmotiv de sus
otras dos obras mas relevantes: la Vindicacién de los derechos del
hombre (1790) y la Vindicacién de los derechos de la mujer (1792), en
los que trata acerca del trabajo duro que permita la contribucién a la
sociedad, especialmente en lo que se refiere a la educacion femenina, que respete las facultades racionales
de las mujeres. Un proyecto, por cierto, nada sencillo, y que tuvo en contra los principios del mismo Rousseau,
entre otros.

Quiero persuadir a las mujeres para que traten de conseguir fortaleza, tanto de mente como de
cuerpo, y convencerlas de que las frases suaves, el corazén impresionable, la delicadeza de
sentimientos y el gusto refinado son casi sinénimos de epitetos de la debilidad, y que aquellos seres

gue son s6lo objetos de piedad y de esa clase de amor que se ha calificado como su gemela pronto se
convertiran en objetos de desprecio

Mary Wollstonecraft, Vindicacién de los derechos de la mujer.

96



LA FILOSOFIA CONTEMPORANEA:

T

Si algo caracteriza a la filosofia contempordnea es el atomismo, que aumenta conforme nos acercamos al
presente. Esto significa que conforme nos acercamos al presente, la filosofia contempordnea es mas dificil
de clasificar y de compartimentar, por lo que ya nos serd casi imposible hacer esas divisiones mas o menos
pedagdgicas en dgrandes catedorias (como, p. ej., cuando dividiamos la edad moderna en racionalismo,
empirismo... etc.).

Tras la filosofia critica de Kant el Idealismo aleman se convertira en la corriente predominante en la Europa
continental, a través de Hegel. El existencialismo de Kierkegaard, tanto como el marxismo y el vitalismo de
Nietzsche serdn, en buena medida, una reaccién al Idealismo hegeliano.

En Gran Bretafia, el desarrollo del positivismo utilitarista con Bentham y J.S. Mill se inspira en los principios
del empirismo, distinguiéndose del positivismo "idealista" del francés A. Comte; en ambos casos, no obstante,
se da una preocupacién por los temas sociales y por el bienestar de la humanidad que, aunque en una
direccién distinta, compartirdn con el marxismo.

Porlo demds, el desarrollo de las ciencias y sus continuos éxitos hacen tambalear los cimientos de la filosofia,
gue se ve sometida a fuertes criticas por parte de los defensores del pensamiento cientifico, que encuentran
en la ciencia el paradigma del conocimiento verdadero. Hacia finales del siglo XIX, al desarrollo del
historicismo en Alemania, con Dilthey, y del pragmatismo en los Estados Unidos, con Pierce y W. James,
hemos de sumar el desarrollo de la fenomenologia con Husserl. En el siglo XX destacaran ademas los
representantes del Filosofia Analitica, como Russell y Wittgenstein, del Estructuralismo, como Lévi-Strauss,
del Existencialismo, como Sartre, o los de la Escuela de Frankfurt, como Adorno, Horkheimer y Habermas.

Hacia finales de siglo, destaca la actividad de los filésofos posmodernos y posestructuralistas, como Jacques
Derrida, que renuevan la critica a las tradiciones filoséficas desde posiciones muy alejadas de las llamadas
metafisicas de la presencia.

97



1. Karl Marx (1818-1883):

Nacié en Tréveris (Alemania) y murié en Londres. Comenzd estudiando
Derecho, pero lo abandondé para estudiar Filosofia. Por sus ideas
politicas tuvo que exiliarse de Alemania y refugiarse en Paris donde
conocio a Engels con quien escribiria varias obras. Expulsado de Francia,
redactaron juntos en Bruselas el Manifiesto Comunista en 1848. Tiene
que huir del continente y se refugia en Londres, donde seguird su tarea
politica y filoséfica. Sera participe en la creacién de la | Internacional
junto con Bakunin con quien tendrd serias discrepancias. Ademas,
continuara su labor filoséfica hasta su muerte en 1883.

Obras mds importantes:

Manifiesto comunista (Junto con Engels)
La ideologia alemana

El capital

Desgraciadamente, tengo que firmar solo el prefacio de esta edicién. Marx, el hombre a quien la clase
obrera de Europa y América debe mds que a ningln otro, Marx reposa al presente en el cementerio de
Highgate y sobre su tumba verdea ya el primer césped. Después de su muerte no es ocasion de rehacer o

de completar el Manifiesto.

F. Engels, Manifiesto comunista, Prélogo a la 22 ed.

1.1. Susinfluencias:

La obra de Marx contiene elementos que pertenecen a campos de la reflexién y la actividad considerados
tradicionalmente como de orden diferente. Eso ha permitido tratar a Marx como un economista, como un
fildsofo, como un revolucionario, segun los intereses de quien se acerca a sus obras, estableciendo una
separacién arbitraria en el conjunto de su pensamiento, que se ha prestado a diversas manipulaciones. Pese
a ello, ha predominado entre sus estudiosos el afan por comprender su obra en conjunto, dado que el mismo
Marx no estableci6 tales distinciones, y que utiliz6 elementos procedentes de un campo para aplicarlos a
otro, extrayendo conclusiones que dificilmente pueden considerarse estrictamente econémicas, filoséficas o
politicas.

Se ha convertido ya en un tépico tradicional presentar la obra de Marx como el resultado de una triple
influencia: la de la filosofia hegeliana, asimilada en sus afios de estudiante en Berlin; la de la economia politica
inglesa, en la que se inicia durante su primer exilio en Paris; y la del socialismo francés, con el que también
entrara en contacto durante su primer exilio en Paris, (llamado posteriormente "socialismo utépico”, por
contraposicién a su propia interpretacién del socialismo, conocida como "socialismo cientifico"). Esta triple
influencia se puede desglosar en los siguientes elementos:

a) De la filosofia hegeliana o, mds bien, como resultado de su critica del idealismo, tal como lo
presentaba Hegel, (o sus seguidores, tanto de la derecha como de la izquierda hegeliana), conservara
algunos conceptos que resultaran fundamentales en su pensamiento (especialmente las ideas de
dialéctica y de historia como proceso orientado hacia un fin.)

b) Del "socialismo utépico" francés (Saint-Simon, Fourier, Proudhom) tomard las ideas socialistas y
revolucionarias de su pensamiento politico, como la idea de la lucha de clases.

c) De la economia politica inglesa (Adam Smith y David Ricardo), tomara las herramientas técnicas del
analisis econémico y sobre todo la idea del valor-trabajo como eje articulador de toda actividad
productiva.

98



Se hadiscutido el caracter y la permanencia de esta triple influencia en el conjunto de su obra. Los estudiosos
del marxismo estdn de acuerdo, no obstante, en que no se puede reducir su pensamiento a un simple
desarrollo de estos tres elementaos, sino que el pensamiento de Marx va mas alld de las implicaciones de cada
uno de ellos tomado aisladamente, no pudiendo reducirse tampoco a una mera sintesis entre ellos; por el
contrario, a partir de ellos Marx habria desarrollado un nuevo marco conceptual sobre el que acabaria
construyendo su pensamiento: un pensamiento original, creativo, que ejercerd una influencia considerable
en el desarrollo del pensamiento, (no sélo politico y social, lo que resulta indudable), de la segunda mitad del
siglo XIX y a lo largo de todo el siglo XX.

1.2. Elproblemadel hombre y el conocimiento: Alienacién e ideologia.
1.2.1. La alienacion:

Marx es uno de los primeros autores en dar una definicién del ser humano como fruto de la naturaleza, como
relacionado con la animalidad. Antes de Marx, hemos definido al ser humano a través de su relacién con Dios
(como creado y amado por El) o a través de ciertas esencias que le predeterminaban (ser racional, res
cogitans...). Siguiendo el darwinismo del momento, Marx define al ser humano como un animal mas dentro
de su medio.

Pero, ¢ No hay ninguna diferencia cualitativa respecto del resto de animales? La fundamental es la capacidad
de trabajo, pues por medio del trabajo es capaz de configurarse unas condiciones materiales de vida. El
trabajo es tomado por Marx como la forma privilegiada a través de la que el ser humano puede introducir
cambios en el mundo que le rodea. Por tanto, la relacién humano-naturaleza no es algo inmediato, como la
de la vaca que pace en el prado; sino que es una relacion en la que median otros factores: Es aqui donde nace
la cultura.

El hombre mismo se diferencia de los animales a partir del momento en que comienza a producir sus
medios de vida, paso este que se halla condicionado por su organizacién corpérea. Al producir sus

medios de vida, el hombre produce indirectamente su propia vida material
Marx, La ideologia alemana.

Esta cultura no solo se manifiesta en la produccién mds basica (oficios como el de carpintero o herrero), sino
en la produccién simbélica (ritos, instituciones, normas sociales, cédigos, lenguajes...). La cultura, por tanto,
denera una riqueza no solo material, sino espiritual; no solo genera la riqueza de las naciones, sino que
permite el avance dentro del campo del conocimiento. Por tanto, el ser humano de la concepcién marxiana
no deja de estar en una ambigliedad entre lo natural (pues no puede escapar de las limitaciones que le impone
la naturaleza, su cuerpo) y lo cultural.

Ahora bien, al analizar las condiciones laborales de la sociedad en la que vive, Marx se da cuenta de que la
relacion que tiene el hombre con el trabajo se ha desnaturalizado hasta el punto en el que ha llegado a
desnaturalizar al hombre. Marx denomina a este proceso como alienacidn, concepto que toma de la filosofia
de Hegel.

En el caso de Marx, la alienacién no es de la conciencia (como si lo era en Hegel], sino del ‘hombre por el
hombre’; proceso que ha sido posible gracias a la aparicién de la propiedad privada. Cuando los medios de
produccién recaen en lo privado, sucede que los medios se convierten en fines a los que se subordina el
hombre.

99



No es el obrero el que emplea los medios de produccidn, sino que son los medios de produccidn los que
emplean al obrero; en lugar de consumirlos como elementos materiales de su actividad productiva, son
ellos los que lo consumen como fermento de su proceso vital; el proceso vital del capital consiste

Unicamente en su movimiento de valor que se valora a si mismo
Marx, (El capital I, ll, cap. IX)

El verdadero problema de la alienacién no solo esta en que altera la relacién del hombre consigo mismo,
relacién ya compleja por la ambigiiedad de la que hablamos; sino que también altera la relacion del hombre
con el resto de hombres. Esto es lo que denuncia Marx en su momento: el trabajo deja de ser la forma en la
gue el ser humano se relaciona con la naturaleza, transformandola; y se convierte en un instrumento que
impide que el individuo ejerza el control sobre su propia vida.

¢Quién se lo impide? Las mismas instituciones criticadas previamente por la llustracién, que también
trabajaba por la autonomia del individuo: poder politico que somete a los individuos, haciendo uso también
del poder religioso. Es decir, la alienacidon no es solo ‘material’ en términos del trabajo, sino que empieza a ser
juridico-social e ideoldgico-religiosa.

En términos del trabajo, la relacién del hombre con el trabajo queda desnaturalizada por la alteracién de la
relacién entre el hombre y el producto fruto de su trabajo. Esto sucede por la diferencia que existe entre lo
gue Marx denomina “Valor de uso” y “Valor de cambio”. El primero es el valor que tiene un producto para
satisfacer una determinada necesidad (necesidades que van desde lo fisiolégico hasta lo puramente cultural);
mientras que el segundo se reduce al valor que un determinado producto tiene en el mercado, expresado en
términos monetarios (por lo que dos productos con el mismo valor de uso pueden tener diferente valor de
cambio, como al valorar distintas marcas de teléfono mévil).

En el proceso de produccion, el trabajo manual es tomado como una mercancia mas dentro del proceso,
teniendo su valor de uso (el trabajo como forma de satisfacer las necesidades naturales del ser humano,
ademas del valor que tiene para producir mercancia) y su valor de cambio (representado en el sueldo). Lo que
sucede dentro de este proceso de trabajo es que el producto no es controlado por el trabajador, sino por el
duefo del capital. Ademas, en la medida en que el producto se convierte en una mercancia, el trabajo
objetivado en él es tratado también como mercancia, por lo que el mismo sujeto productor se ve sometido a
un proceso de cosificacién, terminando por ser considerado simplemente como cosa, Como mercancia.

¢En qué consiste, entonces, la enajenacién del trabajo? Primeramente, en que el trabajo es externo al
trabajador, es decir, no pertenece a su ser; en que, en su trabajo, el trabajador no se afirma, sino que
se niega; no se siente feliz, sino desgraciado; no desarrolla una libre energia fisica y espiritual, sino que

mortifica su cuerpo y arruina su espiritu. Por eso el trabajador sélo se siente en si fuera del trabajo,
y en el trabajo fuera de si. Estd en lo suyo cuando no trabaja y cuando trabaja no estd en lo suyo.
Marx, Manuscritos de economia y filosofia.

El trabajo se convierte, pues, en una actividad alienada y alienante, cuando los seres humanos producen
objetos sobre los cuales ya no ejercen ningdn control, que no ponen de manifiesto su humanidad, ya que no
resultan de su libre actividad, sino de una actividad que es "para otro", que ya no les pertenece porque le
pertenece a quien haya pagado su salario. De esta manera es el capitalista el que, con la apropiacién del
producto, se apropia de la actividad de los demas, resultando para ellos una actividad enajenada, alienada.

¢C6mo se manifiesta esta alienacién econémica? La forma mds clara de alienacién econédmica se ve en lo que
Marx denomina “Plusvalia”; Hay una diferencia entre los costes del producto y el beneficio percibido,
beneficio que no recae integramente en el trabajador, y cuya mayor parte recae en manos del duefio del

capital. Al retribuir al trabajador mediante el salario lo necesario para recuperar su "fuerza de trabajo”, esa

100



plusvalia no se le restituye, sino que queda en manos del patrén. Y la acumulacidn de esas plusvalias es lo
gue da origen al capital. De ahi la produccién de las desigualdades sociales, de la divisién en clases, de Ia

conversion del trabajo en instrumento de alineacién y esclavitud, en ludar de realizacién y libertad de los
seres humanos.

Ademas, el objeto producido se vuelve contra su creador, puesto que sirve para enriquecer al capitalista y
aumentar su poder sobre el proletario. De este modo la actividad productiva se convierte en una actividad

realizada bajo "dominacién, coercién y el yugo de otro hombre". Los seres humanos en vez de relacionarse
entre si cooperativamente lo hacen competitivamente. El amor y la confianza mutua se ven reemplazadas
por el comercio y el intercambio de y como mercancias.

La explotacion del trabajador se produce por partida doble; en primer lugar, el capitalista lo explota al
apropiarse de la materia prima y de los medios de produccién, asi como de la plusvalia producida por el
trabajador; pero, en segundo lugar, lo explota como mercancia, considerdndolo un mero apéndice de la
maquinaria, una pieza mds del sistema de produccién. En esta sequnda forma de explotacion, el trabajador
pierde toda autonomia personal y toda posibilidad de encontrar satisfaccién en el trabajo.

¢En qué consiste, entonces, la enajenacién del trabajo? Primeramente, en que el trabajo es externo al
trabajador, es decir, no pertenece a su ser; en que, en su trabajo, el trabajador no se afirma, sino que
se niega; no se siente feliz, sino desgraciado; no desarrolla una libre energia fisica y espiritual, sino que

mortifica su cuerpo y arruina su espiritu. Por eso el trabajador sélo se siente en si fuera del trabajo,
y en el trabajo fuera de si. Estd en lo suyo cuando no trabaja y cuando trabaja no estd en lo suyo.
Marx, Manuscritos de economia y filosofia.

Alienacién ideoldgica:

La manera mas eficaz de deshacerse de suprimir la alienacién econémica es la supresién de la alienacién
ideoldgica, alienacién contra la que también habia cargado Marx en sus textos de juventud. Esto sucede
porque, por medio de concepciones juridico-sociales y de teoria filoséfico-teoldgicas, el hombre es capaz de
justificar las condiciones econdmicas miserables en las que vive.

La miseria religiosa es, por un lado, la expresion de la miseria real, y por otro, la protesta contra la
miseria real. La religién es el suspiro de la criatura agobiada, el estado de animo de un mundo sin
corazon, porque es el espiritu de los estados de cosas carentes de espiritu. La religién es el opio del
pueblo

La superacion de la religion, en cuanto ilusoria dicha del pueblo, es la exigencia de su dicha real. La
exigencia de abandonar las ilusiones acerca de un estado de cosas es lo mismo que exigir que se
abandone un estado de las cosas que necesita ilusiones. Asi pues, la critica de la religién es, en

germen, la critica del valle de Iagrimas que la religién rodea de un halo de santidad. (...)

La misién de la historia consiste, por lo tanto, una vez desaparecido el mas alld de la verdad, en
averiguar el mds aca. Y en primer término, la mision de la filosofia, que se halla al servicio de |a historia,
consiste, una vez que se ha desenmascarado la forma de santidad de la autoenajenaciéon humana, en
desenmascarar esa autoenajenacion en sus formas no santas. De forma que la critica del cielo llega a
convertirse en critica de la tierra, la critica de lareligion en la critica del derecho, la critica de la teologia
en la critica de la politica.

Marx, Introduccién a la critica de la Filosofia del Derecho (de Hegel)

101



El trabajador cree que, como el capitalista posee legitimamente los medios de produccién (talleres,
maquinaria, fabricas...), tiene una pretensién o un derecho fundado para apropiarse una parte de su trabajo,
de una parte de su actividad, de una parte de su vida. A su vez, se considera legitima la posesién de los
medios de produccién porque deriva de una apropiacién legitima de plusvalias en etapas anteriores,
construyéndose un circulo vicioso en los procesos de legitimacién de la explotacién. La eficacia de la
explotacién capitalista descansa sobre la nocién de legitimidad: presentarse ante las conciencias de los
explotados como moralmente justificables.

La ideologia es una forma de ver el mundo que satisface los intereses de los explotadores. La ideologia es
una falsa conciencia, una representacién inadecuada de la realidad a fin de que los explotados consideren
naturales y por tanto justificables e inevitables sus condiciones de vida: “siempre ha habido ricos”, “es natural
gue el amo se lleve una parte de la cosecha: es el duefio de la tierra, al fin y al cabo”, son expresiones que
manifiestan la aceptacion de la ideologia dominante por parte de los dominados. La ideologia se constituye

en la culminacién del proceso de alienacién.

En el capitulo de la religién, viendo los textos de arriba no es dificil sospechar qué piensa el Marx mas maduro
respecto del fenémeno de la religién. El fil6sofo alemdan Ludwi¢ Feuerbach escribe en La esencia del
cristianismo que el ser humano no es el producto de los dioses, sino mas bien lo contrario, los dioses son el
producto de los seres humanos: la religién es una invencién de los seres humanos, el resultado de aplicar
atributos trascendentes al mundo conocido, al mundo material y sensible, la duplicacién trascendente de
este mundo terrenal. Una vez creado ese mundo trascendente de la religién, se produce una extrafa
inversién, por la que se intercambian los papeles del creador y de la criatura, que da lugar a la alineacién
religiosa.

Las representaciones, los pensamientos, el comercio espiritual de los hombres se presentan todavia,
aqui, como emanacién directa de su comportamiento material. Y lo mismo ocurre con la produccién
espiritual, tal y como se manifiesta en el lenguaje de la politica, de las leyes, de la moral, de la religién,
de la metafisica, etc., de un pueblo. Los hombres son los productores de sus representaciones, de
sus ideas, etc., pero los hombres reales y actuantes, tal y como se hallan condicionados por un

determinado desarrollo de sus fuerzas productivas y por el intercambio que a él corresponde, hasta llegar
a sus formaciones mas amplias.

Marx, La ideologia alemana.

Esta valoracién realizada por Feuerbach es asumida por Marx, pero al mismo tiempo también es criticada por
olvidarse de que la base de la alienacién religiosa se encuentra en la miseria social. Los hombres alienan su
ser proyectandolo en un Dios imaginario cuando la existencia real en la sociedad de clases impide la
realizacién de su humanidad. Por lo tanto, no solo hay que denunciar la alienacidn religiosa, sino que hay que
cambiar lo que la origina: su base material e histdérica.

Ademas, la religién no sélo es alienacidn de cada hombre individual, sino instrumento de la clase dominadora
para oprimir a los dominados: primero, al justificar teol6gicamente la divisién social que provoca la alienacién,
la explotacién existente; y, en segundo ludar, al ofrecer “paraisos” ficticios en los que los hombres pueden
realizar su afan de justicia y felicidad, frenan la posibilidad de rebelién y de su realizacién en este mundo, el
Unico real y existente (la religion es el “opio del pueblo"). La tarea de la filosofia sera desenmascarar la
autoalienacion religiosa: “La critica del cielo se transforma (...) en critica de la tierra, la critica de la religién en
critica del derecho, la critica de la teologia en critica de la politica”.

Sin embargo, cabe mencionar que esta posicién, la que ha hecho famosa la critica de Marx a la religién, la
formula cuando Karl Marx es adin muy joven (contaba con unos treinta afios cuando escribe lo que referimos);
y no es lo que siempre habia opinado sobre la religidn. Marx redacté unas paginas con opiniones radicalmente

102



distintas con dieciocho afios, y que sirvieron para su acceso a la universidad. El tema propuesto fue tal que
asi: “Fundamento, esencia, necesidad incondicional y efectos de la unién de los creyentes con Cristo, segln
Juan 15, 1-14”. Sobre este tema escribe unas bellas palabras, haciendo del creyente una persona virtuosa
en tanto se une a Cristo como el sarmiento se une a la vid; de suerte que es capaz de alcanzar una vida moral
recta y superar el mal y las adversidades.

Los pueblos antiguos, los salvajes, entre los que la ensefianza de Cristo ain no ha sonado, revelan el
ofrecimiento de victimas a sus dioses, en el convencimiento de que por las victimas alcanzaran el perdén
de sus pecados, una desazén interior, miedo ante la célera divina y el convencimiento interno de su
reprobacion.

En efecto, el mayor sabio de la antigliedad, el divino Platén, verbaliza en mas de una ocasién una
profunda nostalgia hacia ese ser superior cuya manifestacion saciara el impulso insatisfecho en pos de
la verdad y de la luz.
De esta manera nos ensefa la historia de los pueblos la necesidad de la unién con Cristo.

Marx, Composicidn escrita sobre religion para el examen de madureg.

1.3. Elproblema de la realidad y la historia: El materialismo histérico.

Frente alas concepciones de la historia que hacen depender la realidad practica y material de las ideas (o de
los ideales politicos, filoséficos o religiosos, de los "grandes protagonistas de la historia"), el materialismo
histérico se propone explicar la historia desde la produccién practica de la existencia, invirtiendo la relacion
gue establecia el idealismo. La historia no es, para Marx, ni una coleccién de hechos (como parecian
concebirla los empiristas), ni una sucesion de categorias (como la concebian los idealistas); tampoco el
resultado de la accidn aislada de los considerados "personajes histéricos”. La historia es el resultado del modo
en gue los seres humanos ordanizan la produccidn social de su existencia.

Si el materialismo dialéctico se ha considerado tradicionalmente como la expresién "filosofica" del
pensamiento de Marx y Endels, el materialismo histérico, la explicacién materialista de la formacién y
desarrollo de la sociedad, ha sido presentado como la expresién cientifica de su pensamiento. La sociedad y
su historia, al ser concebidas como el resultado de la actividad productiva del ser humano, encuentran en tal
actividad un elemento objetivo, material, mensurable, del que se pueden extraer leyes tan objetivas como las
gue puede aspirar a formular cualqguier otra ciencia.

La concepcién materialista de la historia la resume Marx con estas palabras:” no es la conciencia de los
hombres la gue determina su ser, sino que al contrario es su ser social el que determina su conciencia”.

El conjunto de las relaciones de produccién constituye la estructura econédmica de la sociedad, o sea, la base
real sobre la cual se alza una superestructura juridica y politica y a la cual corresponden formas determinadas
de la conciencia social. En general, el modo de produccién de la vida material condiciona el proceso social,

politico v espiritual de la vida.

Hasta entonces se habia creido que la forma en que se organizaba la produccién dependia exclusivamente
de la voluntad de los seres humanos, al igual que las formas de organizacidn social y politica y, por supuesto,
de la conciencia. Marx afirma lo contrario: las relaciones de produccién son independientes de la voluntad de
los seres humanos, y el modo en que los seres humanos producen la vida material "condiciona el proceso
social, politico y espiritual de la vida".

Para garantizar su supervivencia, el ser humano ha de conseguir los medios de subsistencia mediante el
trabajo. A cada formacion social le corresponderd un determinado modo de producir socialmente los bienes
necesarios para la existencia, un determinado modo de produccidn, es decir, una determinada estructura
productiva, compuesta por el conjunto de los elementos relacionados con la produccién material de la
existencia, gue constituyen la base sobre la que se asientan, y de la gue derivan, el conjunto de elementos

103



juridico-politicos e ideolégicos, gue forman la superestructura de dicha formacién social.

Elmodo de produccion es el resultado de la sintesis de tres elementos estructurales: la estructura econdmica,
la superestructura juridico-politica y la superestructura ideolégica. En el modo de produccién podemos
distinguir, pues, una estructura con dos elementos constitutivos: las fuerzas productivas y las relaciones de
produccion, entre los que se da un mutuo condicionamiento; y una superestructura en la que se pueden
distinguir dos niveles: la superestructura juridico- politica, esta formada por el conjunto de normas, leyes,
instituciones y formas de poder politico que, condicionadas por la estructura productiva, ordenan y controlan
el funcionamiento de la actividad productiva de los ciudadanos. Las formas del Estado se convierten en
instrumentos a través de los cuales las clases dominantes ejercen su poder sobre las clases sometidas. Pasan
a ser agentes de represién y sometimiento, de alienacién y esclavitud, en funciéon de las exigencias de las
relaciones de produccién. Y la superestructura ideolédgica, por la que se justifica el orden establecido
mediante una falsa conciencia que enmascara la verdadera realidad. Esta formada por el conjunto de las
ideas, creencias, costumbres, etc., plasmadas en las formas ideolégicas de la cultura, |a religion, la filosofia,
etc., con las que se justifica la "naturalidad" v "legitimidad" del modo de produccién del que derivan y cuya
realidad social enmascaran. Ambas superestructuras estan condicionadas por la estructura econémica de la
sociedad.

Concepcion Social y Politica: el
materialismo historico

Medios de Objetos de trabajo
g roduccion
Fuerzas P Medios de trabajo
productivas
Productores

[ Infraestructura

econdmica
Formas de propiedad
Relaciones sociales

de produccion 4 Situacion de las clases sociales

Formas de distribucion

-

Estructura juridico-politica (Estado, leyes, poder judicial)
Supraestructura
(Produccion —
espiritual) Estructuraideoldgica (Arte, filosofia, religion, politica,

L moral)

NOIDONAO¥d 3Ad SOAOW
L

Por fuerzas productivas entiende Marx, el trabajo (o fuerza de trabajo), y los medios de produccién. Estos
medios se refieren tanto a la materia objeto de transformacién, (materia bruta si no ha sido previamente
manipulada, y materia prima si es artificial o ha sido previamente manipulada), como a los medios para
realizar el trabajo (Utiles, herramientas, maquinas, etc.) necesarios para obtener los productos deseados.

Las relaciones de produccién son las relaciones que se establecen entre los hombres de acuerdo con su
situacién respecto a las fuerzas de produccién. Juridicamente se expresan por las relaciones de propiedad.
En una sociedad capitalista la burguesia posee los medios de produccién (elementos no humanos de
produccién: maquinaria, fabricas tierra, materias primas) y el trabajador sélo posee la fuerza del trabajo. La
desigualdad entre trabajo y beneficio comporta la existencia de clases sociales antagénicas y la lucha de
clases como fuente permanente de conflictos. Tales conflictos, y su resolucién, determinados por procesos
estrictamente materiales, constituyen el elemento configurador de la sociedad y el motor de la historia.

104



Segqun Marx, a lo largo de la historia de la humanidad se han sucedido varios modos de produccién que son
los auténticos determinantes de la evolucion histérica de la humanidad, por lo que la historia deberia ser
explicada en funcién de ellos, y no de otros. Esa evolucién histérica, de la que son protagonistas los seres
humanos en su actividad cotidiana, partiria del comunismo tribal primitivo y, pasando por el modo de
produccién antiguo y el feudal, llegaria al modo de produccién capitalista, (en plena expansién en la segunda
mitad del siglo XIX], por lo que respecta a la historia de Occidente; y al modo de produccidn asidtico, respecto
a la historia de Oriente.

Clasificacién de los Modos de produccién y sus caracteristicas

Modo de Relaciones de Forma de Forma de apropiacién del trabajo
produccién produccién explotacién ajeno
Comunismo Comunitarias | -=--—- | =mmm--
primitivo
Asiatico Funcionarios— Esclavitud general Imposicion de tributos colectivos en
comunidad de aldea especie y trabajo (con coaccidn extra-
econdémica)
Antiguo Amo— esclavo Esclavitud Apropiacién privada del trabajador (con
coaccion extra-econémica)
Feudal Sefior— siervo Servidumbre Apropiacién privada del excedente (con
(dependencia coaccion extra-econémica)
personal)
Capitalista Capitalista—proletario Trabajo asalariado Apropiacién privada de la plusvalia a
(formalmente libre) través del “mercado” (sin coaccién
extra-econémica)
Socialista Entre libres asociados | - |  —mmeee-

El modo de produccion tribal. La sociedad tribal primitiva era una sociedad en la que no se daba la propiedad
privada de los medios de produccién, sino la propiedad colectiva, por lo que Marx llamara a este modo de
produccién "comunismo primitivo": un modo de produccién en el que las relaciones sociales establecidas eran

relaciones de colaboracién, y los

~ |[PROPIEDAD DE LOS | RELACIONES SOCIALES DE medios de trabajo y los productos
MODO DE PRODUCCION MEDIOS DE PRODUCCION ; "
PRODUCCION (Principales Clases Sociales) Obt_emdos pertenecian a la
sociedad.
COMUNISMO PRIMITIVO SOCIAL SIN CLASE .
(No antagénicos) El modo de produccién asiatico
: ; n Oriente). Marx consideré qu
ESCLAVISMO ESCLAVISTA- ESCLAVO (en Oriente) o Sd?, ) que
{Antagénicos) el modo de produccidn asidtico no
PRIVADA . . ) :
FEUDALISMO SENOR FEUDAL-SIERVO ppdla ser asimilado ni al ant!g.ug
(Antagdnicos) ni al feudal, por lo que lo calificé
CAPITALISMO BURGUESIA-PROLETARIADO de "asiatico” u “oriental®.
antagonicos) El modo de produccién antiguo.
SOCIALISMO ESTATAL GOBERNANTES-GOBERNADOS La sociedad antigua es una
(Estado) (Pueblo) sociedad civilizada, pero basada

en un sistema esclavista de
produccién. Las relaciones sociales en el régimen esclavista son, pues, de dominio y sometimiento. El agente
propietario, el amo, ejercié dominio completo sobre las fuerzas productivas (mano de obra - el esclavo-, y

105



medios de produccién), de las que era propietario.

El modo de produccién feudal. La sociedad feudal posee muchas caracteristicas similares a las de la
sociedad antigua. Las relaciones sociales de produccién son también semejantes a las del modo de
produccién esclavista. Pero, pese a que el sefior feudal posee la propiedad completa sobre los medios de
produccién, sélo en parte la posee sobre el trabajador (siervo), con el que establece una relacién de
servidumbre o vasallaje.

El modo de produccion capitalista. Su base es la propiedad privada de los medios de produccién, aunque el
trabajador es juridicamente libre. La fuerza de trabajo es la Unica propiedad que posee el trabajador. El
trabajo genera una plusvalia que no revierte sobre el salario del trabajador, sino que es apropiada por el
capitalista, generando capital, por lo que la relacién capitalista- proletario es una relacién de explotacién.

El capitalismo debera dejar paso al modo de produccién socialista, siguiendo la dialéctica de la historia, por
la que la humanidad recuperard, superandolo, el modo de produccién del comunismo primitivo. El modo de
produccién socialista se basa en un régimen de propiedad colectiva, lo que supone la abolicién de la propiedad
privada de los medios de produccién. En consonancia con ello, las relaciones de dominio y sometimiento se
sustituyen por las de cooperacion reciproca.

Segun la concepcién optimista y utépica de Marx, es posible y necesaria la transformacién de la sociedad y
ello mediante una accién y proceso revolucionario que elimine la propiedad privada y suprima las clases
sociales. Las etapas de este proceso seran la "dictadura del proletariado” (el proletariado toma el poder,
quita a la burguesia sus privilegios econémicos y politicos, y se hace con los grandes medios de produccién);
el socialismo (periodo de gran desarrollo de los medios de produccién y de la riqueza social, que sera
administrada por el Estado, en representacidn de los intereses de toda la sociedad) y el comunismo
(culminacién del proceso revolucionario; época de abundancia, de plenitud y libertad, en la que habrdn
desaparecido definitivamente las clases y también el Estado).

Los comunistas no se cuidan de disimular sus opiniones y sus proyectos. Proclaman abiertamente que
sus propdsitos no pueden ser alcanzados sino por el derrumbamiento violento de todo el orden social
tradicional. jQue las clases directoras tiemblen ante la idea de una revolucién comunista! Los proletarios

no pueden perder mds que sus cadenas. Tienen, en cambio, un mundo por ganar. jPROLETARIOS DE
TODOS LOS PAISES, UNIOS!

Marx y Engels, El manifiesto comunista

1.4. Comentario de texto:

¢En qué consiste, entonces, la enajenacién del trabajo? Primeramente, en que el trabajo es externo al
trabajador, es decir, no pertenece a su ser; en que en su trabajo, el trabajador no se afirma, sino que se niega;
no se siente feliz, sino desgraciado; no desarrolla una libre energia fisica y espiritual, sino que mortifica su
cuerpo y arruina su espiritu. Por eso el trabajador sélo se siente en si fuera del trabajo, y en el trabajo fuera
de si. Esta en lo suyo cuando no trabaja y cuando trabaja no estd en lo suyo. Su trabajo no es, asi, voluntario,
sino forzado, trabajo forzado. Por eso no es la satisfaccidn de una necesidad, sino solamente un medio para
satisfacer las necesidades fuera del trabajo. Su cardcter extrafio se evidencia claramente en el hecho de que
tan pronto como no existe una coaccidn fisica o de cualquier otro tipo se huye del trabajo como de la peste.
El trabajo externo, el trabajo en que el hombre se enajena, es un trabajo de autosacrificio, de ascetismo. En
altimo término, para el trabajador se muestra la exterioridad del trabajo en que éste no es suyo, sino de otro,
en que no le pertenece; en que cuando estd en él no se pertenece a si mismo, sino a otro. Asi como en la
religién la actividad propia de la fantasia humana, de la mente y del corazén humanos, actda sobre el
individuo independientemente de él, es decir, como una actividad extrafa, divina o diabdlica, asi también la
actividad del trabajador no es su propia actividad Pertenece a otro, es la pérdida de si mismo (K. Marx,
Manuscritos: Economia y filosofia. Trad. de F. Rubio. Alianza, Madrid, 1986, p. 108).

106



Informacién relevante: Los Manuscritos son publicados por primera vez en 1844, cuatro afos antes de la
publicacién del Manifiesto comunista. Marx, que cuenta adn con veintiséis afios, critica aqui el sistema
filoséfico hegeliano, de quien es d¢ran deudor, y el sistema econdmico capitalista, el cual conoce
perfectamente gracias a sus estudios sobre la filosofia econémica de Adam Smith y David Ricardo.

o Comentario de imagen: Marx.

: e B SRR
Marx y Engels examinan la gaceta renana (Autor desconocido)

Marx es, junto con Schopenhauer y Nietzsche, uno de los primeros filésofos de los que conservamos
fotografias. Esto no quita que, especialmente Marx, haya sido objeto de retrato en el arte, teniendo en cuenta
la inmensa comunidad de hijos politicos que dio el marxismo el siglo pasado.

En esta ilustracién se puede contemplar a Marx y Engels contemplando un ndmero del periddico en el que
participaban habitualmente: La daceta renana. A pesar de que el periddico fue censurado por Prusia un afio
después de su lanzamiento, sirvié para que Marx se pudiera posicionar como editor periodistico, cargo al que
accedié en otras ciudades tras su exilio. Tras la revolucién de 1848, Marx cred la nueva gaceta renana, con
contenido mads radicalizado politicamente.

Esto conecta con el auge de la imprenta industrial en el siglo XIX como mecanismo de transmisién de ideas.
Es a finales del XVIIl cuando empiezan a surgir los diarios en formato periédico en los que se conjugan
acontecimientos con columnas de opinién e incluso publicidad. Esto servia para lardpida transmisidn de ideas
(revolucionarias en este caso), lo cual propicié multitud de cambios sociales de forma acelerada, y que
conecta con nuestra necesidad cotidiana de informacién instantanea.

107



2. Friedrich Nietzsche (1844-1900):

Nacié6 en Alemania. Su padre era pastor protestante.
Recibira una sélida formacién humanista con dran
sensibilidad para la mdsica. Muy pronto comenzara su
enfermedad, con drandes dolores de cabeza. Estudia
Filologia clasica, donde descubre la obra de Schopenhauer.
Admirard a Wagner hasta que rompa con él. Nombrado
catedrdtico de Filologia cldsica en Basilea (Suiza) la
abandonara al agudizarse su enfermedad (a los 35 afios)
viviendo entre el Mediterrdneo y los Alpes suizos. A los
cuarenta y cinco afos sufrird un colapso en Turin y los diez
anos siguientes tendrd una vida casi vegetativa, siendo
cuidado por madre y su hermana, que manipulara vy
falsificara pasajes de su obra.

OBRAS MAS IMPORTANTES:
La gaya ciencia,

Asi hablg Zaratrusta,

Mas alla del bien y del mal

La genealogia de la moral.

Yo soy un discipulo del filésofo Dioniso, preferiria ser un satiro antes que un santo. Pero [éase este
escrito. Tal vez haya conseguido expresar esa antitesis de un modo jovial y afable, tal vez no tenga este

escrito otro sentido que ése. La Gltima cosa que yo pretenderia seria «<mejorar» a la humanidad. Yo no
establezco idolos nuevos, los viejos van a aprender lo que significa tener pies de barro.
Nietzsche, Ecce homo, Prélogo

2.1. Un previo: ;Cémo acercarnos a la propuesta de Nietzsche?

Antes de empezar, hay que comprender que |a filosofia de Nietzsche tiene, vista desde muy alto, dos modos

de expresarse bien diferenciados:

¢ Un modo de expresidn en clave nedativa, a través de la que se critica la cultura y el mundo occidental tal
como se ha conocido hasta el momento. Asi, se criticaran conceptos teoldgicos, filoséficos y morales que
han vertebrado Occidente hasta el momento.

¢ Un modo de expresion en clave positiva, en el que, visto lo visto hasta el momento, se quiere proponer la
vida como el escenario fundamental donde suceden el resto de los acontecimientos. Este modo es, en el
fondo, un desvelamiento de la ‘verdadera’ esencia de lo real (probablemente por herencia de la filosofia
de Schopenhauer). Para este desvelamiento, Nietzsche utiliza el método genealdgico, sin una exposicién
sistematica de los temas, pues estos van surgiendo como resultado de la evolucién de su pensamiento (y
se pueden ver cémo van apareciendo a lo largo de su obra). Entre estos temas se hallan cuatro
fundamentales: Muerte de Dios, eterno retorno de lo igual, voluntad de poder y superhombre.

108



2.1.1. Nietzsche en sus etapas de produccién literaria

A) Las etapas ‘romantica’ y positivista de Nietzsche:

Los escritos del Nietzsche mas juvenil, a pesar de la influencia general de su obra, no son tomados con la
misma relevancia con la que se toman sus textos a partir del Zaratustra. De esta época destacan,
fundamentalmente, El nacimiento de la tragedia, Sobre verdad y mentira en sentido extramoral y las
Consideraciones intempestivas. En éstas Ultimas, Nietzsche critica la cultura del momento para ensalzar a
Schopenhauer y Wagner como figuras del educador y genio, respectivamente. A estas obras les siguen las
del periodo mas cercano a un modelo ‘cientifico’, entendiendo la ciencia como sistema critico.

Asi, en este prélogo empieza a gestarse el método nietzscheano, fundado en el andlisis genealdgico de los
conceptos. ¢ Qué supone revisar la genealogia de los conceptos? El desenmascaramiento de ciertos impulsos,
propios de todos los hombres, y que la cultura occidental ha sepultado en pos de obtener un modelo ideal de
vida. Lo que quiere demostrar es que tanto la metafisica, como la religién, el arte y la moral tienen su origen
en una serie de tendencias puramente humanas, y que no hay que contenerlas para obtener cierta sensacién
de seguridad. En el fondo, no deja de ser un sometimiento de la voluntad para rendirse ante lo sobrehumano
(sin darse cuenta de que lo sobrehumano ha sido creado por manos humanas): lo infinito, por tanto, estd
dentro de lo humano. En esta época ‘positivista’ destacan las obras Humano, demasiado humano, Aurora
(donde hace una critica a la moral que recogera mas tarde) y La gaya ciencia (donde empieza a esbozar el
eterno retorno de lo igual y la muerte de Dios).

Mi tarea de preparar a la humanidad un instante de suprema autognosis, un gran mediodia en el que
mire hacia atras y hacia delante, en el que sustraiga al dominio del azar y de los sacerdotes y plantee
por vez primera, en su totalidad, la cuestién del ;por qué?, del ;para qué? -, Esta tarea es una
consecuencia necesaria para quien ha comprendido que la humanidad no marcha por si misma por el
camino recto, que no es gobernada en absoluto por un Dios, que, antes bien, el instinto de la negacién,
de la corrupcion, el instinto de décadence ha sido el que ha reinado con su seduccidn, ocultandose

precisamente bajo el manto de los mas santos conceptos de valor de la humanidad. La exigencia de que
se debe creer que en el fondo todo se encuentra en las mejores manos (...) representa, retraducida a la
realidad, la voluntad de no dejar aparecer la verdad sobre el lamentable contrapolo de esto, a saber,
que la humanidad ha estado hasta ahora en las peores manos, que ha sido gobernada por los

fracasados, por los astutos vengativos, los llamados «santos».
Nietzsche, Ecce homo hablando de su obra Aurora.

B) El Nietzsche mas original: Zaratustra y posteriores:

Es el periodo mds conocido y leido del fildsofo, aunque el aumento de la complejidad en la escritura hace
cada vez mas dificil sus obras. La primera obra dentro de esta etapa serd Asi hablé Zaratustra, una obra
escrita en tono literario-poético y aglutinadas en torno a una fabula: Zaratustra (profeta del Il milenio a. C.,
y que representa a Nietzsche) quiere comunicar al mundo la sabiduria que ha descubierto luego de estar
retirado en la montafa.

A partir de esta obra, Nietzsche inicia su «filosofia del martillo», atacando la filosofia, religién y moral
tradicional para poder iniciar su proyecto renovador. En este periodo destacan Mds alld del bien y del mal,
La genealogia de la moral, El crepusculo de los idolos, El anticristo y el Ecce homo. Se suma, por Ultimo, la
obra La voluntad de poder, inconclusa y compuesta en base a fragmentos esbozados en sus Gltimos afios de
vida.

109



Si alguien quiere formarse brevemente una idea de cémo, antes de mi, todo se hallaba cabeza abajo,
empiece por este escrito. Lo que en el titulo se denomina idolo es sencillamente lo que hasta ahora fue

llamado verdad. Crepdsculo de los idolos, dicho claramente: la vieja verdad se acerca a su final...

Nietzsche, Ecce homo referido a El crepdsculo de los idolos

2.2. Lacritica ala cultura occidental:

La critica que dirige Nietzsche contra la cultura occidental se expresa en varias vertientes, resumidas
fundamentalmente en tres: La critica a la moral, la critica a la metafisica (tanto en lo ontolégico como en lo
epistemoldégico) y la critica a las ciencias positivas.

a) La critica a la moral tradicional:

La moral tradicional, tal como la entiende Nietzsche, es una expresién de lo antinatural, una expresidn de los
valores que aniquilan la vida, una moral que condena encubiertamente los instintos naturales del ser humano.
Nietzsche acusa a la moral platénico-cristiana de antinatural por ir en contra de los instintos vitales. Su centro
de gravedad no estd en este mundo, sino en el mas alld, en la realidad en si, o0 en el mundo sobrenatural del
cristianismo. Se trata de una moral trascendente que no gira en torno al hombre, sino en torno a Dios y que
impone al hombre un rechazo de su naturaleza, una lucha constante contra sus impulsos vitales, por lo que
significa un rechazo dgeneral de la vida, de la verdadera realidad del hombre, en favor de una ilusién ¢enerada
por el resentimiento contra la vida. Tal moral es sintoma y expresién de la decadencia de la cultura occidental.

La moral tradicional, judeocristiana, es una moral de Ia "renuncia" y cuyos valores no se encuentran en esta
vida, sino en otro mundo, en el verdadero, en el mas alla. Esta moral se dirige contra los instintos vitales, ya
gue propone una evasién con respecto al hombre concreto y respecto al mundo real. En sus obras Nietzsche
pretende analizar las raices de las que brotan estos conceptos morales negativos.

Realiza el analisis de lo moral entre los griegos y del giro que van sufriendo los conceptos morales en la
direccién de alejarse de lo vital de lo que surgden, a partir de Sécrates y Platén. Si entre los primeros griegos
la virtud era equivalente a la fuerza y "bueno"” era el noble, el que despreciaba |a debilidad y el miedo, a
partir de Sécrates la virtud se convierte en renuncia a los placeres, pasiones, ambiciones. y el Gnico bien que
se admite es el de la "sabiduria”. Con ello se inicia en Grecia la moral de "esclavos”, gregaria y antivital.

Hoy, que hemos entrado en un movimiento totalmente contrario a aquél, hoy que principalmente
nosotros, los inmoralistas, tratamos de eliminar del mundo nuevamente, con todas nuestras fuerzas,
los conceptos de culpa y de castigo, y de purificar de ellos la psicologia, la historia, la naturaleza, las
instituciones y sanciones sociales, no contamos con unos adversarios mas radicales que los tedlogos,

quienes, esgrimiendo la idea del «orden moral del mundo», siguen infectando la inocencia del devenir
mediante los conceptos de «culpa» y de «castigo».

Nietzsche, El crepusculo de los idolos

En sintesis, lo que Nietzsche critica es la creencia de que el mundo estd ordenado moralmente en cosas
buenas y malas, virtuosas y viciosas; y que éstas orientan la historia del hombre hacia una meta
trascendente, ultraterrena. Por ello es necesaria la constatacién de la muerte de Dios como acontecimiento
gue funde una nueva moral.

110



b) Muerte de Dios:

¢Qué implica la muerte de Dios? Dios habia sido la brgjula del hombre occidental. Pero el hombre ha ido
matando a Dios sin darse cuenta, expulsandolo poco a poco de su pensamiento y de su cultura. Al descubrir
la muerte de Dios el hombre queda desorientado, su vida pierde el sentido.

La muerte de Dios es, en realidad, la muerte del monoteismo cristiano y de la metafisica dogmadtica, para
quienes sélo hay un Dios y una verdad. Y el responsable de ello es el hombre. Al cobrar conciencia de ello el
hombre sustituye a ese Dios y a esa verdad Unica por multiples dioses y multiples verdades, en un intento
desesperado por salvar los valores asociados a esa imaden de Dios. Pese a ello, con |a caida de Dios y de Ia
metafisica tradicional los valores asociados a ellos no pueden subsistir, no encuentran justificacion
trascendental alguna y, carentes de fundamentacidn, serdn el blanco de las criticas mds exacerbadas y
negados como valores. El ateismo conduce, pues, al nihilismo. Esta propuesta tendra sus consecuencias en
positivo cuando hablemos del nihilismo y del superhombre.

«jEstoy buscando a Dios!, jestoy buscando a Dios!»? (..) «gAddnde se ha marchado Dios?>»,
exclamo, «jos lo voy a decir! Lo hemos matado, jvosotros y yo! jTodos nosotros somos sus asesinos!
Pero ¢cémo lo hemos hecho? ; Cémo hemos podido bebernos el mar? ;Quién nos ha dado la esponja
para borrar todo el horizonte? ;Qué hemos hecho cuando hemos soltado la cadena que unia esta
Tierra con su sol? ¢Hacia dénde se mueve ella ahora? ;Hacia dénde nos movemos nosotros? ;Nos
vamos alejando de todos los soles? ¢No estamos cayendo sin cesar? ¢Hacia atras, hacia un lado, hacia
delante, hacia todos los lados? ¢Sigue habiendo un arriba y un abajo? ;No vamos errando como a
través de una nada infinita? ¢No notamos el halito del espacio vacio? sNo hace mas frio? ;No viene
continuamente la noche, y mas y mas noche? ;No es necesario encender faroles por la mafiana? ¢No
oimos todavia nada del ruido de los enterradores que estdn enterrando a Dios? ¢No olemos todavia
nada de la pudricién divina? jTambién los dioses se pudren! jDios ha muerto! jDios seguird muerto!
iY nosotros lo hemos matado! ;Cémo consolarnos, nosotros asesinos de todos los asesinos? Lo
mas santo y mas poderoso que el mundo poseia hasta ahora se ha desangrado bajo nuestros cuchillos,
Jquién nos limpiard de esta sangre? (...) Finalmente tiré su farol al suelo, de modo que se hizo pedazos
y se apag6. «He venido demasiado pronto», dijo después, «no es todavia mi momento. Este
acontecimiento enorme estd todavia viniendo y de camino, y no ha llegado aln a oidos de los hombres.

Nietzsche, La gaya ciencia, §125

c) La critica a la metafisica y el conocimiento tradicional:

La filosofia de Nietzsche supondrd un enfrentamiento radical con buena parte de la tradicién filoséfica
occidental, oponiéndose a su dogmatismo, cuya raiz sitla en Sdécrates, Platén vy la filosofia cristiana. La
distincién y oposicién, realizada en sus primeras obras, entre lo apolineo y lo dionisiaco, le llevara a
desarrollar una original interpretacién de la historia de la filosofia, segun la cual el pensamiento se vera
sometido a un alejamiento de la vida, a partir de la reflexién socratica, que le llevara a oponerse a ella,
negdndola mediante la invencidn de una realidad trascendente dotada de caracteristicas de estabilidad e
inmutabilidad, justo las contrarias de las que posee la Unica realidad que conocemos, contradictoria y
cambiante.

Nietzsche se opone al dualismo ontoldgico, fiel reflejo del dualismo platénico:

e este mundo, sensible e imperfecto

e el otro mundo, suprasensible y perfecto, fundamento de aquel.

111



Segun tal concepcidn, la realidad queda escindida en dos ambitos: una realidad suprasensible, estdtica e
imperecedera, frente a una realidad cambiante, sensible, perecedera... que es el producto residual,
"despreciable" de la anterior. Frente a este esquema ontoldgico reaccionara Nietzsche esgrimiendo tres
objeciones.
1. Lainfravaloracion de la realidad sensible se debe a su mutabilidad, mientras que la razén humana opera
con categorias inmutables (conceptos); pero ¢Y sila razén no fuera la facultad adecuada para conocer
el mundo? 4Es posible acceder de forma no racional al conocimiento del mundo?

2. El'mundo suprasensible no es mas que una ilusién, una ficcién, una fantasia construida como negacién
del mundo sensible, Gnica realidad para nosotros.

3. Recurrira un mundo suprasensible lo interpreta, pues, como una reaccién anti-vital, como una negacion
de la vida, un producto del resentimiento contra la vida. Incapaces de aceptar un destino tragico, los
hombres se rebelan contra esa vida que les aboca al sufrimiento y la niegan.

Por lo que respecta a la explicacion del conocimiento, la metafisica de tradicién platénico- cristiana hace
corresponder a una realidad inmutable un conocimiento y una verdad igualmente inmutables: el conocimiento
conceptual. Pero el concepto, dice Nietzsche, no sirve para conocer la realidad tal y como es. El concepto
tiene un valor representativo, pero siendo lo real un devenir, un cambio, no puede dejarse representar por
algo como el concepto, cuya naturaleza consiste en representar la esencia, es decir, aquello que es inmutable,
gue no deviene, que no cambia, lo que permanece idéntico a si mismo, ajeno al tiempo. El concepto no es
mds que un modo impropio de referirse a la realidad, un modo general y abstracto de captar la realidad y por
ello, de alejarnos de lo singular y concreto, de alejarnos de la realidad. Lejos de ofrecernos el conocimiento
de la realidad, el concepto nos la oculta.

El concepto no es mas que una metafora de la realidad, una representacién general de una realidad que es
individual. Prescinde, por tanto, de toda diferencia individual. Y la filosofia tradicional ha olvidado este
caracter metaférico del concepto y ha pretendido encontrar en él no una simple ¢eneralizacion de las cosas,
sino la "esencia", una supuesta realidad suprasensible de las cosas.

Nietzsche dirigird también su atencidn al papel que ha jugado el lenguaje en la reflexién filoséfica. Dada la
intima relacién existente entre el pensamiento y el lenguaje que lo expresa, a medida que el valor de los
conceptos es falsificado por la metafisica tradicional, queda también falsificado el valor de las palabras vy el
sentido en gue se usan. De este modo el lenguaje contribuye decisiva y sutilmente a afianzar ese engafio
metafisico acerca de la realidad. Recuperar el sentido de lo real exige, por lo tanto, recuperar
simultdneamente el sentido, el valor de |a palabra. De ahf el estilo aforistico de su obra. Para Nietzsche la
influencia de la gramatica en el lenguaje da lugar a una visién errénea de la realidad: la estructura sujeto-
predicado, el empleo de las mismas palabras (los conceptos) para designar distintos individuos y la primacia
que tienen las frases con el verbo ser, favorecen una interpretacién substancialista de la realidad, la creencia

en entidades dotadas de rasgos permanentes y propios, de esencias y naturalezas universales. Si nuestra
gramatica fuese distinta, nuestra forma de entender el mundo seria también distinta.

112



Historia de un error

1. El mundo verdadero es asequible al sabio, al virtuoso; él es quien vive en ese mundo, quien es ese
mundo. (Esta es la forma mas antigua de la Idea, relativamente, simple y convincente. Se trata de una
trascripcién de la tesis: «yo, Platén soy la verdad».)
2. El mundo verdadero no es asequible por ahora, pero ha sido prometido al sabio, al piadoso, al
virtuoso («al pecador que hace penitencia»). (La Idea ha progresado, se ha hecho mds sutil, mas
capciosa, mas dificil de entender, y se ha afeminado, se ha hecho cristiana...).
3. El mundo verdadero no es asequible ni demostrable ni puede ser prometido, pero, por el hecho de
gue se pueda pensar, constituye un consuelo, una obligacién, un imperativo. (El antiguo sol sigue
alumbrando al fondo, aunque se le ve a través de la neblina y del escepticismo; la Idea ha sido
sublimada, se ha vuelto palida, nérdica, koenigsburguense.)
4. s Es inasequible el mundo verdadero? En cualquier caso, no lo hemos alcanzado, y por ello nos es
también desconocido. En consecuencia, no puede servirnos de consuelo, ni de redencién, ni de
obligacion. ¢A qué nos podria obligar algo desconocido? (Mafana gris. Primer bostezo de la razén.
Canto del gallo del positivismo.)
5. El «mundo verdadero» es una Idea que ya no sirve para nada, que ya ni siquiera obliga, una Idea
que se vuelto inutil, superflua; en consecuencia, es una ldea que ha sido refutada: eliminémosla. (Dia
claro; desayuno, vuelta del sentido comun y de la serenidad alegre; Platén se pone rojo de vergiienza
y todos los espiritus libres arman un ruido de mil demonios.)
6. Hemos eliminado el mundo verdadero: ;qué mundo ha quedado? ¢;el aparente...? jno!, al eliminar
el mundo verdadero hemos eliminado también el aparente (Mediodia; instante de la mds breve
sombra; fin del mas largo error; punto culminante de la humanidad; comienza Zaratustra.)

Nietzsche, El creptsculo de los idolos, Sobre cémo termind convirtiéndose en fabula el mundo verdadero.

d) El conflicto entre lo apolineo y lo dionisiaco:

Este conflicto es la manifestacién mds evidente de la critica que estd dirigiendo Nietzsche contra la metafisica
y el conocimiento tradicional. Para ello, Nietzsche vuelve a posicionar la vida como el escenario donde surde
todo lo particular; siendo el arte la mejor manera de interpretar dicha secuencia de escenas. La razén, en
consecuencia, deja de ser el modo privilegiado a través del cual el hombre interpreta lo que sucede, y esto
atenta contra lo que Nietzsche considera como vertebrador dentro de Occidente.

¢Cual es el origen de este conflicto? Nietzsche acude a la cultura griega para discernir entre los dos principios
fundamentales, dos fuerzas que se confrontan y se necesitan a la vez: Lo apolineo (orden, luz, medida, limite,
principio de individuacidn...) y lo dionisiaco (vida misma, sin barreras, sin limitaciones, la unidad primordial
de todo sin particularizaciones, un todo indiscernible).

Con sus dos divinidades artisticas, Apolo y Dioniso, se enlaza nuestro conocimiento de que en el mundo
dgriedo subsiste una antitesis enorme, en cuanto a oriden y metas, entre el arte del escultor, arte
apolineo, y el arte no-escultérico de la musica, que es el arte de Dioniso: esos dos instintos tan
diferentes marchan uno al lado de otro, casi siempre en abierta discordia entre si y excitandose

mutuamente a dar a luz frutos nuevos y cada vez mas vigorosos, para perpetuar en ellos Ia lucha de
aquella antitesis, sobre la cual sélo en apariencia tiende un puente la comun palabra «arte»

Nietzsche, El nacimiento de la tragedia

113



2.3. Larespuesta original de Nietzsche: Superhombre, eterno retorno y voluntad de poder.

a) Un previo: El nihilismo:
El nihilismo es el proceso que sigue la conciencia del hombre occidental y que quedaria expresado en estos
tres momentos:

l Elnihilismo como resultado de la negacién de todos los valores vigentes: es el resultado de la duday la
desorientacion.
[l Elnihilismo como autoafirmacién de esa negacidn inicial: es el momento de la reflexién de la razén.

l Elnihilismo como punto de partida de una nueva valoracién: es el momento de la intuicién, que queda
expresada en la voluntad de poder, en quien se expresa a su vez el valor de la voluntad.

Esta es la base sobre la que ha de construirse, segin Nietzsche, la nueva filosofia. EI hombre provoca, en
primer lugar, la muerte de Dios, sin apenas darse cuenta de ello. En segundo lugar, el hombre toma conciencia
plena de la muerte de Dios y se reafirma en ella. En tercer lugar, y como consecuencia de todo lo anterior, el
hombre se descubre a si mismo como responsable de la muerte de Dios descubriendo, al mismo tiempo, el
poder de la voluntad, e intuyendo la voluntad como maximo valor.

b) Elsuperhombre:
El concepto de superhombre (lbermensch) es, probablemente, el mds célebre de toda la filosofia
nietzscheana, siendo su propuesta antropolégica el resultado necesario al que habia de llegar toda su critica
de la cultura occidental.
El hombre actual debe ser sustituido por el "superhombre”, un hombre gue hada de la afirmacién de nuevos
valores el eje de su vida. Lo Unico valioso que hay en el hombre actual es su caracter de "puente” hacia el
superhombre. El tema del superhombre guarda una relacién estricta con el de la muerte de Dios: el
superhombre aparece cuando Dios es definitivamente expulsado del espacio que hasta entonces habia
usurpado, cubriendo el superhombre el vacio dejado por Dios. El hombre crea al superhombre al matar a Dios.

En otro tiempo, el delito contra Dios era el maximo delito, pero Dios ha muerto y con El han muerto
también esos delincuentes. jAhora lo mas horrible es delinquir contra la tierra y apreciar las entrafias

de lo inescrutable mas que el sentido de aquélla!
Nietzsche, Asi hablé Zaratustra

Mientras que el hombre actual es un ser domesticado, el superhombre es un ser libre, superior, auténomo;
un animal que posee sus propios instintos, los comprende y los desarrolla en la voluntad de poder. Para
alcanzar este estadio el hombre actual ha de recorrer un camino largo y no exento de dificultades: ha de
experimentar una triple metamorfosis de su espiritu: de camello (animal sumiso) ha de convertirse en ledn

(simbolo de |la negacién de todos los valores) y de ledn en nifio (simbolo del superhombre que, superando la

sumisién del camello v la autosuficiencia del leén conquista la auténtica libertad.)

Elsuperhombre no se puede identificar con una clase social con privilegios que le puedan venir por la tradicién
0 que descansen en su poder social (con la aristocracia, por ejemplo), ni con un grupo definido bioldgicamente
(con una raza); pero lo podemos reconocer a partir de su conducta moral. El superhombre no deja de ser la
meta a la que debe aspirar el hombre, aceptando el eterno retorno de lo igual, para lo cual debe darse un
necesario proceso de transvaloracién de los valores: Crear valores nuevos, habiendo destruido los valores
preexistentes. ¢ Qué rasgos definen el comportamiento del superhombre?

114



e Rechaza la moral de esclavos: la humildad, la mansedumbre, la prudencia que esconde cobardia, la
castidad, la obediencia a una regla exterior, la paciencia consecuencia del sometimiento a un destino
0 a un mandato, el servilismo, la mezquindad, el rencor.

e Rechaza la conducta gredaria: detesta la moral del rebafio, de los que siguen a la mayoria, de los que
siguen normas morales ya establecidas; como consecuencia de su capacidad y determinacién para
crear valores, no los toma prestados de los que la sociedad le ofrece, por lo que su conducta serd
distinta a la de los demas.

e Creavalores: aunque los valores morales son invenciones de los seres humanos no todos los hombres
los crean; muchos -la mayoria- se encuentran con los valores ya creados por otros, siguen las modas,
los estilos vitales vigentes; el primer rasgo del superhombre es precisamente éste: inventa las normas
morales alas que él mismo se somete; y los valores que crea son fieles al mundo de [a vida y le permiten
expresar adecuadamente su peculiaridad, su propia personalidad y riqueza.

¢ Vive en la finitud: no cree en ninguna realidad trascendente, ni en Dios ni en un destino privilegiado
para los seres humanos, una raza, una nacién, o un grupo; no cree que la vida tenda un sentido, como
no sea el que él mismo le ha dado; acepta la vida en su limitacién, no se oculta las dimensiones terribles
de la existencia (el sufrimiento, la enfermedad, la muerte) es dionisiaco.

e Ledusta el riesqo, las nuevas y dificiles experiencias, los caminos no frecuentados, el enfrentamiento;
no esta preocupado ni por el placer ni por el dolor, ni propio ni ajeno, pues pone por encima de ellos el
desarrollo de su voluntad y de su espiritu; es duro consigo mismo y con los demas, es valiente, no huye
de ninguna forma de sufrimiento: sabe que de estas experiencias puede salir enriguecido y crecer.

e Es contrario al igualitarismo: ama la exuberancia de la vida, le gusta desarrollar en él mismo y en los
demas aquello que sea lo mas propio; no tiene miedo a la diferencia.

e Ama la intensidad de la vida: la alegria, el entusiasmo, la salud, el amor sexual, la belleza corporal y
espiritual; puede ser magnanimo, generoso, como una muestra de la riqueza de su voluntad.

e En conclusién: el superhombre es la afirmacién enérgica de la vida y el creador y dueiio de si mismo y
de su vida, es un espiritu libre.

Yo os ensefo al superhombre. El hombre es algo que debe ser superado. ;Qué habéis hecho para
superarlo? (...)

¢Qué es el mono para el hombre? Una irrisidn o una verglienza dolorosa. Y justo eso es lo que el hombre
debe ser para el superhombre: una irrisién o una verglienza dolorosa.

Habéis recorrido el camino que lleva desde el gusano hasta el hombre, y muchas cosas en vosotros
contindan siendo gusano. En otro tiempo fuisteis monos, y aun ahora es el hombre mds mono que
cualquier mono.

Y el mds sabio de vosotros es tan sélo un ser escindido, hibrido de planta y fantasma. (...) El hombre es
una cuerda tendida entre el animal y el superhombre, una cuerda sobre un abismo. (...)

Es tiempo de que el hombre fije su propia meta. Es tiempo de que el hombre plante la semilla de su mas
alta esperanza.

Nietzsche, Asi hablé Zaratustra

115



c) Lavoluntad de poder:
Para Nietzsche la voluntad es la verdadera "esencia" de la realidad. La realidad no es mas que la expresion
de la voluntad: ser es querer (...ser). La realidad no es algo estatico, permanente, inmutable; ni Ia
consecuencia de algo estatico, permanente, inmutable. Siendo el fruto de la voluntad ha de ser multiforme y
cambiante, como aquella. La realidad es devenir, cambio, y no esta sometida a otra determinacién que a la
de su propio querer. Y el querer de la voluntad, al igual que el de todo lo real, es un querer libre, que rechaza
toda determinacidn ajena a su propio devenir. La voluntad, el querer, no se somete a lo querido, sino que se
sobrepone a todos sus posibles objetos. No quiere "esto” o "lo otro", sino sélo su propio querer. Se trata de
una voluntad libre y absoluta a la que Nietzsche denomina "voluntad de poder": es una voluntad vital,
expansiva, dominante... una voluntad que se endendra a si misma y que tiende a crecer hasta la
omnipotencia. La vida, en Nietzsche, se entiende como una lucha constante y como el antagonismo de todo
lo existente individual contra todo lo demas.
A la nueva concepcién de la realidad corresponde una nueva concepcion de la verdad. La verdad no reside en
el juicio, ni en la adecuacién del intelecto con el objeto. Todos los juicios son falsos, en la medida que
consisten en una "congelacion” de un determinado aspecto de la realidad mediante el uso de conceptos.
Siendo la realidad cambiante no podria dejarse encerrar por conceptos, que son estaticos, inmutables. Y
siendo los conceptos la base de todos los juicios estos no pueden expresar ni captar la realidad, el devenir de
lo real. Los conceptos no nos sirven para captar lo real, ni los juicios para expresar la verdad de lo real.
La verdad ha de ser un resultado de la intuicién de lo real, de la captacién directa de la realidad. Por ello, no
podra ser una verdad inmutable, y ni siquiera Unica, pues el mismo cambio de lo real no estd exento de
contradicciones.

Todas las formas de nihilismo que acabamos de ver son la expresién de una de las cualidades de nuestra
Voluntad de Poder: su cualidad negativa. Para Nietzsche, la Voluntad de Poder no constituye una
propiedad de los seres, sino la esencia misma de todo cuanto es, es decir, de todo cuanto vive. El ser
no es otra cosa que Voluntad de Poder, una cambiante constelacién de fuerzas que pugnan entre si
para asegurarse la dominacién. Cada centro de fuerza posee su perspectiva particular, desde la cual
interpreta y valora el mundo, de acuerdo con sus peculiares intereses vitales. En este sentido, todo ser
(no solo el hombre) es esencialmente una voluntad dominadora y creadora, un poder de tabulacién que
adereza y falsifica la realidad al interpretarla desde el angulo exclusivo de sus conveniencias vitales

Dolores Castrillo, prélogo a La voluntad de poder (Nietzsche)

d) Eleternoretorno de lo igual:
El problema del eterno retorno de lo igual es la expresidn de la relacion de la voluntad de poder con el tiempo
pasado, presente y futuro. A pesar de ser, segun Nietzsche, el tema mds profundo de su filosofia, es de los
menos abordados dentro de sus escritos.

Esta concepcién del tiempo consiste en aceptar que todos los acontecimientos del mundo, todas las

situaciones pasadas, presentes y futuras se repetiran eternamente. Segun la tesis del eterno retorno todo
va a repetirse un ndmero infinito de veces, lo cual implica que las personas conocidas volverdn a estar
presentes, pero también el resto de los seres (animales, plantas, objetos inertes), y volveran las mismas cosas
con las mismas propiedades, en las mismas circunstancias y comportandose de la misma forma. Para la
defensa de esta extrafia teoria Nietzsche alega el siguiente argumento: dado que la cantidad de fuerza que
hay en el universo es finita y el tiempo infinito, el modo de combinarse dicha fuerza para dar lugar a las cosas

116



es finito; pero una combinacion finita en un tiempo infinito estd condenada a repetirse de modo infinito; luego
todo se ha de dar no una ni muchas sino infinitas veces.

Sin embargo, cabe entender también la tesis del eterno retorno como la expresién de la mdxima reivindicacién
de la vida, como una hipétesis necesaria para la reivindicacién radical de la vida: la vida es fugacidad,
nacimiento, duracién y muerte, no hay en ella nada permanente; pero podemos recuperar la nocién de
permanencia si hacemos gue el propio instante dure eternamente, no porque no se acabe nunca (lo cual haria
imposible la aparicion de otros instantes, de otros sucesos) sino porque se repite sin fin. En cierto modo,
Nietzsche consigue con esta tesis hacer de la vida lo Absoluto. ;Cémo lo hace? Admitiendo que la idea de
Dios implicaba que de El emanaban espacio y tiempo, y a El volvian (como en Platén con el mundo de las
ideas, Plotino con el Uno... etc.), pero, tras la muerte de Dios, se recobra la idea de que lo eterno estd en lo
inmanente: lo eterno/atemporal no puede escapar de lo terreno. Se anula el problema de los dos mundos
(eterno vs perecedero).

El mito del eterno retorno viene a decir, per negationem, que una vida que desaparece de una vez para
siempre, que no retorna, es como una sombra, carece de peso, estd muerta de antemano vy, si ha sido
horrorosa, bella, elevada, ese horror, esa elevacién o esa belleza nada significan. [...] Digamos, por
tanto, que laidea del eterno retorno significa cierta perspectiva desde la cual las cosas aparecen de

un modo distinto a como las conocemos: aparecen sin la circunstancia atenuante de su fugacidad.
Esta circunstancia atenuante es la que nos impide pronunciar condena alguna. ;Cémo es posible
condenar algo fugaz?

M. Kundera, La insoportable levedad del ser

2.4. Comentario de texto:

Tres transformaciones del espiritu os menciono: cémo el espiritu se convierte en camello, y el camello en leén,
y el leén, por fin en nifio [...] ¢Qué es pesado? asi pregunta el espiritu paciente, y se arrodilla, igual que el
camello, y quiere que se le cargue bien [...] ¢Acaso no es: humillarse para hacer dafio a la propia soberbia?
¢Hacer brillar la propia tonteria para burlarse de la propia sabiduria? [...] Con todas estas cosas, las mds
pesadas de todas, carda el espiritu paciente: semejante al camello que corre al desierto con su carga, asi corre
él a su desierto. Pero en lo mas solitario del desierto tiene lugar la segunda transformacién: en ledn se
transforma aqui el espiritu, quiere conquistar su libertad como se conquista una presa, y ser sefior en su
propio desierto. Aqui busca a su ultimo sefior: quiere convertirse en enemigo de él y de su dltimo dios, con el
dran dragdn quiere pelear para conseguir la victoria. ¢ Quién es el gran dragdn, al que el espiritu no quiere
sequir llamando sefior ni dios? “Ta debes”, se llama el gran dragdn. Pero el espiritu del leén dice “yo quiero”
[...] Crear valores nuevos -tampoco el le6n es aln capaz de hacerlo: mas crearse libertad para un nuevo crear-
eso si es capaz de hacerlo el poder del ledn. Crearse libertad y un no santo incluso frente al deber: para ello,
hermanos mios, es preciso el ledn [...] Pero decidme, hermanos mios, ¢ qué es capaz de hacer el nifio que ni
siquiera el leén ha podido hacerlo? ;Por qué el ledn rapaz tiene que convertirse todavia en nifio? Inocencia
es el nifio, y olvido, un nuevo comienzo, un juego, una rueda que se mueve por si misma, un primer
movimiento, un santo decir si [...] Tres transformaciones del espiritu os he mencionado: cémo el espiritu se
convirtié en camello, y el camello en ledn, y el leén, por fin, en nifio (F. NIETZSCHE, Asi hablé Zaratustra,
Madrid, Alianza, 1984, pp. 49-51).

Informacidn relevante: La obra Asi hablé Zaratustra lleva como subtitulo “un libro para todos y para nadie”.
Asirecoge Nietzsche esa premisa que habia hecho en el §125 de la Gaya ciencia, al dibujar un profeta que
anuncia la muerte de Dios a un gentio que no le escucha. Aqui vemos las tres transformaciones del espiritu
gue ha de sufrir el hombre para alcanzar el estado del superhombre. Fue redactado entre 1883 y 1885,
cuando Nietzsche ya habia roto relaciones con Reé, Salomé y con muchos de sus amigos, ademas de ya sufrir
su enfermedad (redacta esta obra entre el norte de Italia y Suiza). Su primera edicién fue de muy pocos
ejemplares, que Nietzsche distribuyo entre gente conocida.

117



o Comentario de imagen: Nietzsche.

Netzsche enfermo (Hans Olde)

Hans Olde hizo una serie de fotografias de Nietzsche en 1899, un afio antes de su fallecimiento. También
hizo uno de sus retratos a mano en esta misma época, lo cual nos deja testimonio grafico de sus UGltimos dias
mientras era atendido por su hermana. Fue en este momento cuando se terdiversaron algunos de sus textos
para acercarlos a una posicion mds cercana con el nacionalsocialismo posterior.

Su mirada se fue apa<ando conforme avanzaba la enfermedad. Lou Andreas-Salomé, de quien estuvo
enamorado en su dia, afirmaba que sus ojos “parecian guardianes que vigilan sus propios tesoros, secretos
mudos que ninguna mirada importuna debia rozar (...) solamente dejaba transparentarlo que ocurria en el
fondo de su propio interior”.

Nietzsche levantd grandes pasiones en el mundo filoséfico, si bien sus obras no gozaron de gran prestigio en
vida, como ya hemos visto anteriormente. Siempre pensd que sus libros eran para muy pocos, lo cual
contribuyd a crear el aura de genio incomprendido, muy comdun en el siglo XIX.

118



3. José Ortega y Gasset (1883 - 1955):

Nace en Madrid, en el seno de una familia liberal e ilustrada:
la familia materna es propietaria del periédico madrilefio el
Imparcial y su padre es director de este. Estudia filosofia en
la Universidad de Madrid, y visitara las universidades
alemanas. Gana la catedra de Metafisica en la Universidad
Central, funda el diario El Sol y la Revista de Occidente, que
también dirige. Sus doctrinas contrarias a la Dictadura de
Primo de Rivera le llevan a dimitir de su catedra, pero
continuard sus clases en el teatro Rex y mds tarde en el
Infanta Beatriz. En la Sedgunda Repulblica funda junto a
Marafidn y Pérez de Ayala la "Agrupacién al servicio de la
Republica" y llegard a ser diputado por Ledn y Jaén. Al
comenzar la guerra civil se autoexilia; viaja y da cursos en
Paris, Holanda y Argentina, donde vive hasta que en 1942 se
traslada a Portugal y en 1945, vuelve a Espafa. Apartado de
la cdtedra fundard el "Instituto de Humanidades" donde
volvera a ejercer su funcién de magisterio.

OBRAS MAS IMPORTANTES:
¢2Qué es filosofia?

La rebelidn de las masas,

El tema de nuestro tiempo.

3.1. Elproblema del conocimiento:

Ortega hara una critica tanto a la filosofia anterior a la modernidad, el Realismo, como al Idealismo, |a filosofia
gue se desarrollé a partir de Descartes.

En el Realismo, la filosofia anterior a Descartes, la realidad es comprendida como el conjunto de las “cosas”
gue existen independientemente del sujeto. Esta realidad es algo acabado, estdtico, vy se explica con los
conceptos de “esencia” o0 “sustancia”. Ademds, en el Realismo el sujeto es una cosa mas siendo el yo
absorbido por el mundo. Ha sido la interpretacién dominante en las filosofias antigua y medieval. Su tesis
principal se puede desdoblar en las dos afirmaciones siguientes: la realidad es independiente de la conciencia
gue la conoce; el sujeto cognoscente no construye la realidad que conoce. Para el realismo, los arboles, los
animales, las personas, el Universo en su conjunto, esta mas alld de nuestra mente y tiene una existencia
propia, auténoma. Para el realismo, en el auténtico conocimiento huestra mente es pasiva, es como un espejo
fiel de la realidad. Todo elemento subjetivo enmascara la realidad, deforma la imagen que ésta puede exhibir
en nuestra mente. Por su parte, el idealismo defiende todo lo contrario: la realidad es una construccién de la
subjetividad que se la representa, es inseparable de la conciencia que conoce. Esta concepcién aparece con
el descubrimiento de la subjetividad por Descartes (aunque este autor se sitda atin en el realismo). Descartes
en su afan por dar con una verdad indudable y al exigir la vuelta hacia la mente para la fundamentacién
absoluta del conocimiento, descubre el ambito de la conciencia, el mundo de la subjetividad. Con el Idealismo
el conocimiento de la realidad se fundamenta sobre el sujeto, sobre el pensamiento, llegandose a afirmar que
todas las realidades no son sino ideas del sujeto. Este sujeto es a su vez una sustancia estatica que no
evoluciona con el tiempo. Por ello, y al contrario que en el Realismo, las cosas son absorbidas por el yo
(subjetivismo).

Frente a esto, para Orteda la verdadera realidad esta en el yo con las cosas, no siendo ni el yo ni las cosas
algo acabado e independiente, sino dependientes ambos en su constitucién y desarrollo. Ni la realidad es

119



una mera construccién del sujeto (este seria el exceso del idealismo), ni la realidad es algo independiente y
anterior al sujeto (el exceso del realismo]. Son dos extremos que se necesitan y no pueden darse uno sin el
otro, ni separados el uno del otro.

Los términos yo y mundo, sujeto y objeto pueden expresarse también con palabras mas conocidas: yo y
circunstancias. Esta es una de las dimensiones mas profundas de la célebre frase “yo soy yo y mi
circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo”: mis circunstancias estan ahi porque yo las atiendo; el
mundo no es algo independiente, sino que existe mds bien en su relacién conmigo, con mis intereses,
preferencias y pensamientos, con mi subjetividad entera (residuo del idealismo). Pero el yo no puede darse
sin las circunstancias, no puede ser lo que es sino es en el ambito de lo concreto y depende de las cosas para
su realizacién (residuo del realismo). La realidad consta de mundo vy subjetividad y ambas se necesitan
mutuamente, estan radicalmente unidas. Esta relacién mutua del sujeto y del objeto se da en la Vida y por
ello ésta es el fundamento de toda realidad. Asi, la vida se constituye como el elemento fundamental, la vida
es la Realidad Radical.

Orteqa estudiara las categorias o caracteristicas fundamentales que definen la Vida:

o Lavida es autoconciencia de vivir, reconocerse, saberse como conciencia; los objetos meramente fisicos
no tienen una noticia de si mismos, no se sienten ni se saben a si mismos, nosotros si. Y en este darse
cuenta de nosotros mismos, nos damos cuenta también del no-yo, de las personas y cosas que nos
rodean, del mundo circundante. Nos damos cuenta de nuestro mundo y de nuestra intervencion en el
mundo, y en este darnos cuenta de nuestro mundo nos damos cuenta de nosotros mismos.

o La vida es encontrarse en una circunstancia que es la mutua relaciéon de mi vida y mi mundo; vivir es
siempre ocuparse con las cosas del mundo (amarlas, odiarlas, desearlas, pensarlas, percibirlas, ...), es
convivir con una circunstancia; en ese encuentro con lo otro distinto a uno mismo se va formando nuestro
yo. El mundo o circunstancia al que se refiere Orteda, el mundo como ingrediente de la vida, no es sélo el
descrito por la ciencia, es también el mundo de los valores, de los objetos de la religién y en definitiva
“todo aguello gue nos afecta”; es toda realidad en la que se sitda y con la que se encuentra el sujeto y
que permite sus posibilidades existenciales.

o Lavida es fatalidad y libertad. Vivir es algo imprevisto pues no hay una eleccién en vivir aqui y ahora; la
vida es siempre estar en una circunstancia, no se vive en un mundo abstracto e indeterminado, y es a
partir de él como debemos actuar y modelar nuestro futuro; este hecho permite precisamente la libertad,
la pura indeterminacién la haria imposible. La fatalidad de nuestra vida no es completa, existe la libertad:
no sentimos que nuestra vida esté prefijada totalmente pues la circunstancia nos permite un cierto
margen de posibilidades y, en la misma medida, nos exige decidir. Por esta razén, la vida se presenta
siempre como un problema, problema que nadie, excepto nosotros, puede resolver. La idea de la
responsabilidad que siempre esta presente en nuestro vivir lleva a Orteda a tesis muy préximas al
existencialismo sartriano: la vida tiene un inevitable caracter dramatico; estamos arrojados a la existencia
y nos toca elegir y participar. En consecuencia, tenemaos proyectos, y el proyecto, lo gue debemos elegir,
ha de ser fiel a lo mds profundo de nuestro ser; de este modo, la vida es libertad, y debe ser
responsabilidad.

o Lavida es temporalidad, es futuro permanente pues se vive para y hacia él. Hay tres modos o formas de
darse la temporalidad, el pasado, el presente y el futuro; pues bien, de los tres Ortega considera al futuro
como el mas importante para caracterizar al hombre: nuestra vida es siempre atender al futuro, apostar
por un proyecto vy actuar para realizarlo; la primacia que tiene el futuro en la vida humana es tal que
incluso nuestro presente estd condicionado por nuestro futuro, pues hacemos lo gue hacemos para ser
lo qgue gueremaos ser.

De esta forma, la vida es primordial pero también lo serd la Razén, pues es la Unica que puede clarificar la
propia vida. Surge asi el RACIOVITALISMO donde la razén no es algo que esté fuera o antes de la vida, algo

120



gue existe de forma abstracta, "pura” o "a priori", sino que se encuentra en la vida concreta de cada uno.

El raciovitalismo consiste basicamente en el intento de conjugar la vida con la razén, superando criticamente
las contradicciones que se dan entre ambas, tal como se puede deducir de los excesos "irracionalistas” del
vitalismo y de los excesos "anti-vitales" del racionalismo.

El andlisis orteguiano del vitalismo y del racionalismo se realiza en el articulo "Ni vitalismo ni racionalismo",
publicado en 1924 en la Revista de Occidente. Nuestro autor considera que carece de sentido rechazar la
racionalidad humana pues es una dimensidn basica e irrenunciable al estar incardinada en la vida humana y
ser uno de sus instrumentos. El apetito de verdad y de objetividad forma parte de las inclinaciones mas
profundas del ser humano, asi como nuestra predisposicién a alcanzar dichos ideales mediante el ejercicio
de la razén; ademas, con la razén construimos descripciones de la realidad que nos permiten orientarnos en
la existencia. Pero ello no nos lleva de ningln modo al racionalismo pues la razén vital, a diferencia de la
razén pura del racionalismo es capaz de recoger las peculiaridades y reclamaciones de la vida (la perspectiva,
la individualidad, la historia, la vocacién por la accién, la excelencia y la corporeidad...).

Se trata por tanto de una razén vital y personal pero inmersa también en una determinada realidad social e
histdrica donde vive el propio sujeto. La razon vital se realiza en y desde la vida del ser humano, es siempre
concreta y, por lo tanto, es siempre RAZON HISTORICA.

La condicién histérica del hombre ha sido un descubrimiento del siglo XIX. Sélo a partir de entonces se han
empezado a comprender las insuficiencias de la razén fisico-natural a la hora de abordar la realidad humana.
La razén fisica sirve para explicar las cosas en tanto que poseen una naturaleza permanente. Cuando esta
razon naturalista se aplica al hombre no consigue pensarlo mds que como una cosa, dejando inevitablemente
al margen su realidad mas propia.

La necesidad de pensar la realidad humana en su especificidad nos empuja, pues, a elaborar conceptos
capaces de describirla, aunque con ello tengamos que escapar a los imperativos de la ontologia tradicional.
Dilthey fue el primero en elaborar una razén histérica de este tipo, aspecto que tuvo una gran influencia en
Orteda. La naturaleza del hombre es, fundamentalmente, histérica. Eso supone afirmar que no hay una
naturaleza humana inmutable: el hombre es, en cada época, en buena medida, lo que hereda de sus
antepasados, herencia que se puede consolidar y aumentar, transmitiéndola a las generaciones futuras, o
dilapidar. "En suma, que el hombre no tiene naturaleza, sino que tiene (...) historia. O, lo que es igual, lo que
la naturaleza es a las cosas, es la historia -como res gestae- al hombre".

Razén vital y razén histérica no son pues dos razones distintas. Esta razén asume a la vida como
temporalidad y, en consecuencia, comprende la realidad en su devenir. La razén histérica o vital no acepta
nada como un hecho fijo, sino que estudia el proceso de la realidad mediante esquemas intelectuales,
categorias y conceptos, que van cambiando y modificdndose con la vida misma. Por ello, ella misma es algo
movil, igual que la realidad que trata de conocer, siendo un proceso que nunca acaba.

Surge asi el Perspectivismo: cada individuo tiene una perspectiva, una verdad propia. Estas verdades
individuales son perspectivas de la realidad y no pueden ser, por tanto, tomadas como verdades absolutas.
La realidad se dard siempre en perspectivas diversas y cambiantes de cada uno, el cual se relaciona con ellas
también desde diversas perspectivas cambiantes, desde las que les da un significado, un valor y un sentido,
creando asi un mundo, el mundo propio. A su vez, estas perspectivas propias podran unirse con la de otros
formando perspectivas mas amplias y verdaderas, pero nunca se llegaria a la verdad absoluta pues esto
implicaria la suma de todas las perspectivas pasadas, presentes y futuras.

El fildsofo madrilefio ilustra con frecuencia su tesis refiriéndose a la perspectiva espacial: el mismo paisaje
es distinto visto desde dos puntos de vista; la posicién del espectador hace que el paisaje se organice de
distinto modo y que haya objetos que desde una se aprecien y desde otra no. Careceria de sentido que uno
de los espectadores declarase falso el paisaje visto por el otro pues tan real es uno como el otro; pero tampoco
nos serviria declarar los dos ilusorios por aparentemente contradictorios puesto que ello exigiria un tercer
paisaje auténtico, verdadero, pero tal paisaje no visto desde ningln lugar carece de sentido. La propia esencia
de la realidad es perspectivistica, multiforme; todo conocimiento estd anclado en un punto de vista, en una

121



situacién, puesto que, en funcién de su constitucién organica y psicoldgica y de su pertenencia a un momento
histérico y cultural, todo sujeto de conocimiento estd situado en una perspectiva, en un lugar vital concreto.
Una realidad que vista desde cualquier punto de vista sea siempre igual es un puro absurdo. El conocimiento
absoluto, objetivo e independiente del sujeto cognoscente no existe, es ficticio, irreal.

“La sola perspectiva falsa es esa que pretende ser la tnica. Dicho de otra manera: lo falso es la utopia, la
verdad no localizada, vista desde lugar ninguno”. El método filoséfico de Ortega partird de las cosas mas
préximas, las que nos rodean, para alcanzar las mas lejanas, que encontramos tratadas bajo la forma de los
problemas filoséficos tradicionales. Eso supondrd el reconocimiento de una jerarquizacién de las
circunstancias (de por si cambiantes e innumerables) en funcidn de su "cercania”: la reflexién filoséfica ha de
empezar por lo mas préximo, lo mas cercano al yo. El método de Jeric6 es como el de los israelitas ante las
murallas de la ciudad, rodeando, explorando, investigando y describiendo siempre de una manera indirecta,
sefialando poco a poco lo esencial, aplicando las diferentes perspectivas para poder conseguir una vision lo
mds completa posible.

Ademas, el propio sujeto tendrd en su mente Ideas y Creencias: las primeras, son aquellas con un puro
contenido intelectual; las segundas, las creencias, tendrdn un contenido vivencial o existencial que se vivird
en la propia existencia individual.

Estd bien que se diga: primero es vivir y luego filosofar —en un sentido muy riguroso es, como ustedes
estdn viendo, el principio de toda mi filosofia—; esta bien, pues, que se diga eso —pero advirtiendo que
el vivir en su raiz y entrafia mismas consiste en un saberse y comprenderse, en un advertirse y advertir
lo que nos rodea, en un ser transparente a si mismo. Por eso, cuando iniciamos la pregunta ¢ qué es
nuestra vida? pudimos sin esfuerzo galanamente responder: vida es lo que hacemos —claro— porque
vivir es saber que lo hacemos, es —en suma— encontrarse a si mismo en el mundo y ocupado con las
cosas y seres del mundo.

(Estas palabras vulgares, encontrarse, mundo, ocuparse, son ahora palabras técnicas en esta nueva
filosofia. Podria hablarse largamente de cada una de ellas, pero me limitaré a advertir que esta
definicién: «vivir es encontrarse en un mundo», como todas las principales ideas de estas conferencias,
estan ya en mi obra publicada. Me importa advertirlo, sobre todo, acerca de la idea de la existencia, para
la cual reclamo la prioridad cronolégica. Por eso mismo me complazco en reconocer que en el analisis de
la vida quien ha llegado mas adentro es el nuevo fildsofo aleman Martin Heidegger.)

José Orteda y Gasset, Qué es filosofia, Leccidn X

3.2. Comentario de texto:

La vida humana es unarealidad extrafia, de la cual lo primero que conviene decir es que es la realidad radical,
en el sentido de que a ella tenemos que referir todas las demds, ya que las demas realidades, efectivas o
presuntas, tienen de uno u otro modo que aparecer en ella. La nota mas trivial, pero a la vez la mas importante
de la vida humana, es que el hombre no tiene otro remedio que estar haciendo algo para sostenerse en la
existencia. La vida nos es dada, puesto que no nos la damos a nosotros mismaos, sino que nos encontramos
en ella de pronto y sin saber cdmo. Pero la vida que nos es dada no nos es dada hecha, sino que necesitamos
hacérnosla nosotros, cada cual la suya. La vida es quehacer. Y lo mas grave de estos quehaceres en que la
vida consiste no es que sea preciso hacerlos, sino, en cierto modo, lo contrario; quiero decir, que nos
encontramos siempre forzados a hacer algo, pero no nos encontramos nunca estrictamente forzados a hacer
algo determinado, que no nos es impuesto este o el otro quehacer, como le es impuesta al astro su trayectoria
0 a la piedra su gravitacion. Antes que hacer algo, tiene cada hombre que decidir, por su cuenta y riesgo, lo
gue va a hacer (J. ORTEGA Y GASSET, “Historia como sistema” en Historia como sistema y otros ensayos de
filosofia, Madrid, Revista de Occidente/Alianza, 1981, pp. 13-14).

Informacién relevante: La obra es redactada como homenaje a la figura del antropdlogo Ernst Cassirer, publicado por primera vez en espafiol en
1941, en Revista de occidente.

122



e (Comentario de imagen: Orteda y Gasset.

1

F ] ‘ .,i

[ - - [ , -._
José Ortega y Gasset en su discurso ‘Rectificacién de la Repdblica’ (1931)

Ortega no solo es conocido por su filosofia de la vida (alineada con la filosofia europea del momento), pues
también es reconocible su participacién politica. Junto a Pérez de Ayala y Gregorio Marafén fundé la
Agrupacién al servicio de la republica (se conserva una foto de los tres fundadores junto a Antonio Machado,
pues era una agrupacién de corte intelectual para la defensa del nuevo régimen politico, agrupacién que se
disolvié en 1932 con la consolidacion del proyecto republicano).

La fotografia pertenece a uno de los discursos de apoyo al régimen republicano que Ortega hizo en el cine
Opera, organizado por el Ateneo de Madrid. Segtn la crénica del momento, entre los asistentes se personaron
Maura, Azorin, Unamuno, Zuloaga o Pedro Salinas, y la sala se llend hasta el punto de que el Ateneo de
Madrid tuvo que disponer de un altavoz en el salén de actos del Ateneo para que alli también se oyera el
discurso.

Como ya se ha visto, esta participacion politica le trajo no pocos problemas, tanto que estuvo exiliado hasta
1945, una década antes de su muerte (aungue viajaba regularmente a Madrid desde 1942, cuando se
establecid en Lisboa). Fue una figura de ¢gran relevancia para la sociedad del momento, prototipo del galany
fotografiado en multiples ocasiones, llegando incluso a ser retratado por Sorolla en 1918, entre la publicacién
de las Meditaciones del Quijote y su famoso ensayo Espafia invertebrada.

123



4. Lafilosofia analitica: Su origen, temas y autores:

Hablar de filosofia analitica implica una serie de problemas filoséficos determinados. De ella no podemos
decir que sea una escuela determinada, tal como indica Franca D’Agostini, sino un movimiento que surge en
los primeros compases del siglo XX, que unificamos por el estilo de su escritura (textos breves, minuciosos,
esquematicos...) mas que por los temas que tratan (pues abordan cuestiones desde la ética a la l6gica).

Rorty ha sefialado en El giro lingliistico que, durante mucho tiempo, esta escuela se ha denominado como la
filosofia del lenguaje en tanto que es «la concepcién segln la cual los problemas filoséficos pueden ser
solucionados (o disueltos) reformando el lenguaje o ampliando el conocimiento del lenguaje que utilizamos».
Estos autores, por tanto, usaran el lenguaje no solo como método, sino como su campo de trabajo,
estudiando los argumentos que componen el derecho, la ética, estética... etc. Su origen se encuentra en el
positivismo légico del S. XX (donde destacan, entre otros, Russell, Frege, Peano y Wittgenstein).

4.1. Ludwig Wittgenstein (1889 -1951):

Nacié en Viena (Austria) en 1889. Desde pequefio vivé en un
ambiente intelectual y culto, recibiendo una esmerada
educaciéon musical. Luché como voluntario en la | Guerra
Mundial, en cuyas trincheras escribié el Tractatus. Esta obra
alcanzé un gran éxito, siendo nombrado profesor en Cambridge
(Inglaterra) donde impartié docencia hasta 1947. De caracter
extrafio, unas veces altruista y otras irascible, murié en 1951.

Obras mds importantes:
Tractatus logico-philosophicus;

Investigaciones Filosdficas.

Wittgenstein es muy nervioso: tiene mds pasién de la
que tengo yo por la filosofia; sus avalanchas hacen que
las mias parezcan simples bolas de nieve. Tiene una
pasion intelectual pura, del mas alto grado; lo que hace
gue le tenga carifio. Su disposicién es como la de un

artista, intuitivo y de caracter voluble. Dice que cada
mafiana empieza su trabajo con esperanza, y que cada
tarde termina desesperado (se enrabieta cuando no
entiende las cosas como yo)

Bertrand Russell, Cartas a Lady Ottoline, 16-3-1912

4.2. Elproblema del conocimiento: la epistemologia.

Wittgenstein buscara conocer los limites de aquello de lo cual se puede hablar con sentido y por ello conocer
con sequridad. Esto se debe a que hasta ahora la filosofia ha intentado argumentar sobre todas las cosas,
pero no ha logrado demostrar nada. Por tanto, la tarea consiste en trazar los limites del lenguaje y ver cé6mo
se relaciona esta realidad con el pensamiento humano.

En su primer periodo, y en su obra el Tractatus, Wittgenstein se muestra seguidor del Atomismo |6gico de
Rusell, intentando conocer la estructura del mundo a través de la Légica matematica, que es el lenguaje ideal,
prototipo de los otros lenguajes, pero vacio de contenido.

124



En esta obra, una de las mas concisas y enigmatica de la historia de la filosofia, pretende fijar unos limites
absolutamente precisos del pensamiento, como interpretacién de la realidad, en su expresién perceptible,
que es el lenguaje.

Parte de una estructuracion de la realidad. La Realidad es todo aquello posible I6gicamente. El Mundo, mas
reducido, seria el conjunto de hechos que realmente existe dentro de todas las posibilidades de lo que podria
existir. Los Hechos serian el estado de cosas actualmente existente, es decir; la relacién dada entre los
objetos o las cosas y que se estd produciendo en la actualidad. Por dltimo, las Cosas u Objetos serian lo
individual existente y fijo.

En esta etapa, Wittgenstein defiende el principio de la isomorfia. Segun él, hay una relacién |6gica entre la
realidad y el lenguaje y por ello es posible hablar sobre el mundo. Asi, la estructura Iégica del lenguaje tiene
que ver con la forma légica del mundo y por ello el lenguaje fija el limite de aquello que del mundo podemos
conocer racionalmente. De esta forma, las proposiciones linglisticas tendran sentido cuando hablan de
aquellas cosas del mundo donde la isomorfia se pueda realizar. Pero que algo tenga sentido no implica que
sea necesariamente verdadero. Una proposicion sera verdadera cuando aguello que exprese coincida con un
hecho del mundo: si lo representado existe, la representacidn sera verdadera; si no existe, serd falsa.

El lenguaje, por tanto, solo habla del mundo cuando es posible aplicar laisomorfia. Por ello, las proposiciones
verdaderas serian la totalidad del contenido de la ciencia (a un objeto le corresponde un nombre, a un hecho
una proposicién y al mundo el lenguaje). La proposicién es un retrato 16gico de un hecho, “pinta la realidad”.
Cada hecho tiene una sola forma l6gica y no puede ser correctamente expresado mas que por una sola
proposicién. Y por ello, aquellas proposiciones a las que no se les puede aplicar la isomorfia son
pseudoproposiciones.

Estas pseudoproposiciones son de dos tipos fundamentales. En primer lugar, estan las pseudoproposiciones
I6gicas y matematicas que aunque carezcan de sentido, pues no hablan del mundo, no son absurdas, pues
son Utiles para ciertos procesos. En un segundo lugar estan las pseudoproposiciones de la filosofia. La verdad
filosofica, como tal, aspira a estar mas alla de la experiencia y por eso es un sinsentido. Las cuestiones
filoséficas no se pueden responder y la verdadera tarea de la filosofia es convertirse en una actividad de
clarificacion sobre lo que puede conocerse. Asi la filosofia es critica del lenguaje y andlisis de los limites del
conocimiento. Si Kant demostré los limites de la razén, preguntdndose por las condiciones de la posibilidad
del conocimiento, Wittgenstein se pregunta por las condiciones de posibilidad del lenguaje y por los limites
del lenguaje.

Hay realidades que no son hechos, y que caen entonces fuera de la realidad de los hechos: es el terreno de
lo mistico, de lo misterioso, de lo inexpresable, como puede ser la inmortalidad, el sentido de la vida, los
valores, el mundo de la ética, de lo religioso, de lo estético. Todo esto traspasa los limites del lenguaje. Lo
afirma contundentemente: “Es claro que la ética no se puede expresar”. Todo el significado del libro podria
resumirse en esto: “Todo lo que puede decirse, se puede decir con claridad, y ante lo que no se pude hablar,
mejor es callarse”.

En su segunda etapa, que guarda relacién con las Investigaciones Filoséficas, Wittgdenstein abandona la
isomorfia y defiende la idea de juegos de lenguaje y el concepto de uso. Esta revision critica de su propia
filosofia serd la base tedrica de la corriente de pensamiento llamada FILOSOFIA ANALITICA. Ya no se tratara
de seguir analizando el lenguaje cientifico como el Gnico que propiamente tiene significado, sino analizar el
lenguaje comdn con su pluralidad de usos vy significados.

Es en el uso del lenguaje donde estd la clave del significado y dicho significado radica en un juego compartido
por el oyente y el hablante. Segiin Wittgenstein, es el modo en que se emplee el lenguaje, el uso que se le dé,
el que determina su significado. La precisién del lenguaje estara en las reglas que se marquen para el uso
concreto y que gobiernan su funcionamiento, no siendo entendido quien se salte las reglas.

Asi, la clave del lenguaje es su uso y a cada uso le corresponde un juego de lenguaje propio. El juego del
lenguaje es asi ese conjunto de reglas que tiene un determinado uso de lenguaje y cada situacion, cada juedo,
tiene unas determinadas y propias de él y que no pueden ser aplicadas a otro juego distinto. Estos usos del

125



lenguaje proceden de la situacién concreta y, a su vez, de la tradicién anterior.

Ya no hay un anico lenguaje, el descriptivo y formal que defendia antes, ni un tnico juego, el de la l6gica; hay
muchos lenguajes, ya que nos encontramos con expresiones que no sirven para establecer ninguna relacién
con las cosas sino que describen, pero también dan 6rdenes, inventan historias o cuentan chistes.

Los juegos del lenguaje no tienen ninguna esencia comdn que los defina a todos ellos; entre ellos sélo se da
“un aire de familia”. Estos juegos son una forma de vida: el lenguaje se emplea siempre en un entorno social,
en una actividad comun; forma parte de la vida de cada persona, y s6lo desde ella puede ser comprendido.
Para comprender un lenguaje, mas que conocer las reglas en si mismas, lo que le interesa a la filosofia es
saber como debemos usarlas.

Wittgenstein plantea también en esta segunda etapa el problema de la filosofia. La filosofia produce una
fascinacién porque es un embate contra los limites del lenguaje y busca siempre tratar problemas que estdn
mads alla de nuestra comprensidn. Por ello, su problema es el mal uso del lenguaje. La filosofia debe tener
como tarea aclarar y elucidar conceptualmente los términos del propio lenguaje para que no puedan ser
utilizados de forma errénea. Asi, su funcién es descubrir y poner en claro las estructuras del lenguaje
esclareciendo las reglas y, con ello, determinar el uso correcto del lenguaje.

La funcién de la filosofia serd entonces la de “mostrar a la mosca el agujero de salida de |a botella. Tendra
una funcién terapéutica: |la de sanear el lenguaje. Los problemas de la filosofia vienen por los malentendidos
o confusiones de uso de los distintos juegos de lenguaje. El significado de una palabra no es univoco, no es
un reflejo de una realidad, cosa, objeto, sino el del uso que se le da en el lenguaje ordinario.

La filosofia es por tanto y fundamentalmente una actividad. No busca resolver los problemas filoséficos ni
fundamentarlos, mas bien los describe, dejando las cosas tal y como estan (tal y como lo propone la filosofia
analitica).

Los limites de mi lenguaje significan los limites de mi mundo.
Wittgenstein, Tractatus [égico-philosophicus, prop. 5.6

De lo que no se puede hablar, mejor es callarse.
Wittgenstein, Tractatus [6gico-philosophicus, prop. 7

5. Otras corrientes filosoficas:

5.1. Fenomenologia:

Creada por Edmund Husserl (1859-1938). Esta muy basada en el
sistema cartesiano y kantiano. Entiende el mundo como un conjunto de
fendmenos que se presentan a la conciencia. Intenta volver a las cosas
mismas, poniendo entre paréntesis toda la realidad (epokhé) para poder
conocerlas de un modo pleno. Esta reduccion fenomenolégica, también
denominada eidética, lo que intenta es detener la constante
interpretacién de la realidad como algo ya dado, para invertir la mirada
hacia el sujeto, y, de esta forma, evaluar cémo se presentan las cosas a
la conciencia.

Para ello, Husserl recupera un concepto del fundador de la psicologia
como ciencia, rescatando el concepto de “Intencionalidad” de Brentano:
La conciencia estd dirigida hacia algo, orientada, tiene, en sentido
estricto, un sentido, una direccién de la mirada; lo que también permite
tratar el tema de la intersubjetividad como encuentro de conciencias.

126



Pongamos todas estas tesis «fuera de juego»; no tomemos nada mas; dirijlamos nuestra mirada de
manera tal que pueda captar y estudiar tedricamente la conciencia pura en su absoluto ser propio. Es
pues esto lo que queda como el «residuo fenomenoldgico» buscado; lo que queda a pesar de haber
puesto «fuera de circuito» al mundo entero, con todas sus cosas, seres vivos, hombres, y nosotros
mismos. Propiamente, no hemos perdido nada, sino ganado la totalidad del ser absoluto, el cual, si se

lo entiende correctamente, alberga dentro de si todas las trascendencias del mundo, las «constituye»
en su seno.

Husserl, Investigaciones Ldégicas I, §11

5.2. Martin Heidegger (1889 - 1976): Entre la fenomenologia y el existencialismo.

La vida de Martin Heidegger esta marcada por la circunstancia tan peculiar
que rodea a la Alemania del momento. Nacido en Messkirch, primero seria
conocido como discipulo de Husserl y entusiasmado por su proyecto
fenomenoldgico, para después abandonar las tesis de su maestro y dar un
giro radical a la filosofia del s. XX.

Si Husserl, como ya se ha dicho, presuponia la existencia de una conciencia
gue percibe el mundo, Heidegger va mas alla al preguntarse por el Ahi (Da)
de las cosas; pues las cosas estan ahi antes de que sean percibidas. A esto
consadra su obra mas capital, a la pregunta por el sentido del ser. Heidegger
afirmard que estamos en el mundo, pero no como estan los objetos y resto
,i\ ; de seres vivos, pues somos conscientes de nuestro estar-en-el-mundo. A la

oo . A vez, Ser y tiempo puede leerse como la obra en la que se recupera la esencia
del hombre entendida como cuidado (Sorge), especialmente de uno mismo, acercando a la filosofia al
concepto que tenian de ella los antiguos: una forma de vivir.

Como se ha dicho, nos movemos desde siempre en una comprensién del ser. Desde ella brota la
pregunta explicita por el sentido del ser y la tendencia a su concepto. No sabemos lo que significa
“ser”. Pero ya cuando preguntamos: “squé es ‘ser’?”, nos movemos en una comprension del “es”, sin

qgue podamos fijar conceptualmente lo que significa el “es”. Ni siquiera conocemos el horizonte desde
el cual deberiamos captar y fijar ese sentido

Heidegger, Ser y tiempo, §2

5.3. Existencialismo:

El existencialismo tiene su origen en el fildsofo danés Kierkegaard (1813- 1855) y en la fenomenologia de
Husserl. Tendrd un auge muy relevante dentro del siglo XX, debido a la experiencia de crisis y de guerras.
Algunos autores que destacan en el existencialismo son Albert Camus, Martin Heidegger o Jean Paul Sartre.
Entendemos por existencialismo como toda escuela que analiza la existencia. El existencialismo entiende
como existencia al modo de ser del hombre en el mundo, de suerte que pone en tela de juicio el modo de ser
del ser humano en su relacién con el mundo, que no tiene por qué estar dado o pre-constituido. Encontramos
en esta etapa al Heidegger posterior a 1930, Jean-Paul Sartre, Simone de Beauvoir o Albert Camus

127



5.3.1. Jean-Paul Sartre (1905-1980)

Jean Paul Sartre nacié en Paris, el 21 de junio de 1905. Durante su
infancia y los primeros afios de su juventud Sartre sera educado en un
medio burgués e intelectual, que marcara buena parte de su formacién
intelectual, pero que ira evolucionando hasta terminar por ser considerado
un simbolo del pensador comprometido con los problemas de su tiempo.

Una vez consumada la ocupacién de Paris por las tropas nazis, tras el
derrumbe inesperado del ejército francés, la actividad cultural se ve
limitada y censurada, pese a lo cual publicard en 1943 la primera edicién
de "Las moscas”, que serd representada en Paris, en plena ocupacion, y de
"El ser y la nada". Simone de Beauvoir publica, ese mismo afio, "La
invitada". Sartre se adhiere al "Comité nacional de escritores" y colabora
L ' con los periddicos clandestinos "Combat" y "Lettres francaises". Conoce a
. Albert Camus. Sartre vive estos afios un periodo de intensa creatividad,
- combinada con la actividad politica, que continuara con éxito en los afios

siguientes.

En 1945 participa, junto con Simone de Beauvoir, entre otros, en la creacion de la revista "Les Temps
Modernes". Muere el 15 de abril de 1980 en el hospital Broussais. Es enterrado el 20 de abril, rodeado de
una inmensa multitud. Varias decenas de miles de personas le acompafan hasta el cementerio de
Montparnasse.

El hombre es el Gnico que no sélo es tal como él se concibe, sino tal como él se quiere, y como se
concibe después de la existencia, como se quiere después de este impulso hacia la existencia; el
hombre no es otra cosa que lo que él se hace. Este es el primer principio del existencialismo. Es
también lo que se llama la subjetividad, que se nos echa en cara bajo ese nombre. Pero ¢ qué queremos
decir con esto sino que el hombre tiene una dignidad mayor que la piedra o la mesa? Pues queremos

decir que el hombre empieza por existir, es decir, que empieza por ser algo que se lanza hacia un
porvenir, y que es consciente de proyectarse hacia el porvenir. El hombre es ante todo un proyecto
gue se vive subjetivamente, en lugar de ser un musgo, una podredumbre o una coliflor; nada existe
previamente a este proyecto; nada hay en el cielo inteligible, y el hombre sera, ante todo, lo que
habrd proyectado ser.

J.P. Sartre, El existencialismo es un humanismo, 17-18

Para Sartre, el hombre es el ser cuya apariciéon hace que exista un mundo, al cual accede por medio de la
apertura a él, ddndose a si mismo una serie de objetivos que dan sentido al mundo. Por el contrario, cuando
descubrimos que el mundo que nos rodea es contingente, y que toda la realidad esta rodeada de lo absurdo,
el sentimiento que se genera es el de la ndusea: nausea provocada al conocer que todo lo que nos rodea
aparece y desaparece, gratuita y absurdamente.

”

Ante esta sensacidn, Sartre distingue la realidad en dos categorias: lo “en-si” y lo “para-si”. Para Sartre, el
mundo es lo “en-si”, lo que esta lleno de si mismo, absolutamente contingente. Frente a ello se presenta la
conciencia, que es lo “para-si”, vacia de contenido, y, por tanto, libre, posible. Esto es lo que nos invita a dar
sentido a nuestras vidas: el no estar determinado nos ‘condena’ irremediablemente a ser libres, a tomar
decisiones para dar sentido a nuestra vida, a que, en definitiva, cada persona vaya ‘eligiéndose’, vaya
formandose a través de su toma de decisiones.

128



5.3.2. Simone de Beauvoir (1908-1986):

Nace en Paris en 1908 en el seno de una familia de la burguesia
media. Recibié una educacién profundamente religiosa, a la que
renuncio siendo aun adolescente; la religién le parecia una forma
de coaccién hacia el individuo y siempre se declaré atea. Durante
este primer periodo junto a Sartre, De Beauvoir tom¢ algunas
determinaciones que, con el tiempo, marcarian su estilo vital y de
pensamiento. No queria contraer matrimonio, no queria tener
hijos y, en esta blsqueda de su autonomia, pacté con Sartre una
relacién que admitia “amores contingentes”, siendo el suyo un
“amor necesario”. Esta forma de entender la amistad, también en
relacién con sus alumnos/as, le granjeé mas de un problema con
las autoridades académicas y con las familias de éstos/as. Con
todo, fue una de sus dgrandes reivindicaciones vitales y tedricas.

Sin lugar a duda, su culminacién como pensadora feminista se
produjo en 1949 con la exitosa publicacién de El segundo sexo,
obra transgresora, icono de la lucha por la igualdad de <énero,
que abordé con valentia y sagacidad laimpostura de la institucidn
matrimonial, la defensa del aborto y muchos otros temas nunca
antes tratados abiertamente por la moral burguesa. La tesis general de la obra afirma que la mujer ha
guedado relegada en Occidente a ser una mera construccién cultural definida segun los parametros de su
relacién con el varén. Es necesario que la mujer recupere su capacidad de autodefinirse sin
predeterminaciones: “No se nace mujer, se llega a serlo”. Desde la perspectiva existencialista, el ser humano
-independientemente del sexo asignado- no es una esencia sino un existir, un proyecto por definir, un
constructo libre. Influida también por el marxismo, argumentd que la emancipacién de la mujer debia
diferenciarse de la lucha de clases, si bien es cierto que considerd que seguian caminos paralelos en muchos
sentidos puesto que el problema de la mujer alo largo de |a historia habia sido mds econdmico que ideoldgico.
La mujer ha sido un objeto antes que un sujeto; ha llegado el momento de recuperar su plena existencia.

Al igual que en El segundo sexo respecto de la mujer, en su estudio La vejez analiza el fendmeno de la
ancianidad como una alteridad social. Los ancianos son los otros respecto de la sociedad productiva y, en
este sentido, se les considera como universales abstractos y no como sujetos individuales, por tanto, libres,
por tanto, susceptibles de crear su propio proyecto de vida. También para ellos, los individuos viejos,
reivindica su libre eleccidn de vida particular.

Finalmente, en una de sus dltimas obras, Una muerte muy dulce, en la que narra los Gltimos momentos de
vida de su madre, también se atrevié a defender la eutanasia, otro ¢ran tabu de la moral burguesa. La muerte
de Simone de Beauvoir se produjo en Paris en 1986.

No se nace mujer: llega una a serlo. Ningun destino biolégico, fisico o econémico define la figura que
reviste en el seno de la sociedad la hembra humana; la civilizacién en conjunto es quien elabora ese

producto intermedio entre el macho y el castrado al que se califica como femenino. Solo la mediacién
de un ajeno puede constituir a un individuo en otro.

Simone de Beauvoir, El segundo sexo.

5.4. Hermenéutica:

Movimiento popularizado por Hans Georg Gadamer (1900-2002), discipulo de Heidegger. Sin embardo, los
origenes de la hermenéutica pueden rastrearse desde mds antiguo. Jean Grondin entiende que hay cuatro
sentidos en los que se puede entender la ciencia hermenéutica:

129



a) Un sentido cldsico, entendiendo la hermenéutica como la técnica
para interpretar textos religiosos, juridicos o filolégicos, siendo una
técnica de interpretacidn del texto. Esta es la que se inaugura desde
Aristoteles con el Sobre la interpretacidn (peri hermeneias).

b) Un sentido propio del romanticismo, entendiendo Ia
hermenéutica como un fundamento metodoldgico de las ciencias del
espiritu. Asi, las humanidades tendrian como método |a interpretacion
que intente hallar cierta nocién de verdad. Esta es la concepcién de
Dilthey y Schleiermacher, fundamentalmente.

) Un sentido contrario al romantico, entendiendo la hermenéutica
no como un método (que intentaba hacer que las ciencias del espiritu se
parecieran a las ciencias naturales, especialmente en su rigor); tomando
la interpretacién como un proceso vital en el que ya estamos siempre
inmersos; esto es, que nos constituimos como seres dvidos de sentido.
Esta forma de entender la hermenéutica es deudora indirecta de Nietzsche y deudora directa de
Heidegger.

d) Unsentido contempordneo, entendiendo la hermenéutica como escuela que, sin desoir los postulados
de Heidegger, intenta reanudar la investigacion dentro del método de las ciencias del espiritu,
haciendo hincapié en el valor de lo linglistico e histérico como constitutivo de lo humano. Aqui
encontramos a Gadamer, Ricoeur y sucesores. Gadamer afirma en Verdad y método que en el arte,
historia y filosofia siempre hay algo que nos habla a nuestro presente. Esto sucede porque entre el
artista y el intérprete hay una fusién de horizontes, de suerte que la vida de ambos se conecta en un
punto comun, y la historia pasada tiene algo que decirnos en nuestros dias, asi como la filosofia.

En todo nuestro pensar y conocer, estamos ya desde siempre sostenidos por la interpretacion
linguistica del mundo, cuya asimilacién se llama crecimiento, crianza. En este sentido el lenguaje es la
verdadera huella de nuestra finitud. Siempre nos sobrepasa. (...) ¢ Cémo existe entonces el lenguaje?
Es cierto que no existe sin la conciencia individual; pero tampoco existe en una mera sintesis de
muchas conciencias individuales.

Gadamer, Hombre y lenguaje (en Verdad y método II)

5.5. Posmodernidad:

Movimiento filoséfico popularizado por Gianni Vattimo, Jean Francois Lyotard y Jean Baudrillard. Tiran abajo
los grandes relatos que nos han acompafado durante la historia, volviendo sobre la frase de Nietzsche “No
hay hechos, solo interpretaciones de los hechos”. Esta gran narrativa caida nos deja un tanto “huérfanos”, y
responsables de nuestra propia vida y cémo le dotamos sentido.

De modo distinto de los escépticos antiguos, los construccionistas postmodernos no ponen en duda
la existencia del mundo; sélo que sostienen que esta construido por esquemas conceptuales y que,

por lo tanto, es en si mismo amorfo e indeterminado.

Maurizio Ferraris, Manifiesto del nuevo realismo.

130



5.6. Jirgen Habermas (1929):

El contexto filoséfico de Habermas ha estado delimitado por las
denominadas Escuelas de Frankfurt. Siendo él maximo representante de la
seqgunda, los planteamientos de la primera suponen la base de su desarrollo
expositivo.

El Instituto de Investigacion Social (I Escuela de Frankfurt) tenia como
objetivo analizar las transformaciones sociales en las sociedades avanzadas.
Surge tras la | Guerra mundial (1923), con la pretensién de contrarrestar el
modelo oficial de ensefianza universitaria aleman. Con el ascenso del
nazismo, se traslada a Ginebra y con la |l Guerra mundial, a Nueva York.

En un primer momento, sus componentes fueron muy criticos con el modelo
capitalista de manipulacién de las masas, desde una perspectiva marxista
W (pero no soviética). Su “teoria critica” pretendia fundamentar la praxis

N emancipatoria de las condiciones sociales existentes en el capitalismo
avanzado sin caer en los reduccionismos o manipulaciones de lo que se entendia por movimiento obrero. La
teoria critica, en fin, destacaba la estrecha relacién entre conocimiento y accidn, entre teoria y praxis, entre
razoén tedrica y razon practica.

Asi pues, la teoria critica debia de estar al servicio de la transformacién practica de la sociedad, frente a la
neutralidad valorativa de la teoria y de la ciencia, del positivismo. Se propuso, de este modo, superar el
amoralismo de las ciencias sociales, que en tanto que razén instrumental deshumanizaba a los individuos
objetivdndolos. Los autores mas importantes fueron: Horkheimer, Adorno, Marcuse y Benjamin.

Habermas pretende continuar con el analisis critico del proyecto ilustrado, pero superando el pesimismo;
dandole una dimensién emancipatoria. Esta va a ser la clave de la Il Escuela de Frankfurt. En concreto, lo que
este autor se plantea es el objetivo de fundamentar de nuevo la teoria critica a través de una renovada teoria
de la racionalidad que, aunque novedosa en algunos aspectos, considera, siguiendo con ello |a tradicién de
la ilustracién alemana, enlazados de manera esencial razén y emancipacion.

Pretende reconstruir el proyecto de la modernidad: al progreso de la ciencia y la tecnologia tiene que
acompanfar un progreso moral y politico; para lo que realiza un analisis critico de las sociedades modernas a
fin de esclarecer nuestro horizonte actual y las perspectivas de futuro; y mostrar que es posible, y cémo lo
es, dar cumplimiento adecuado al proyecto que abre nuestra modernidad.

En su teoria de la accién comunicativa, Habermas pretende superar los modelos antimodernos de la
postmodernidad apelando a la teoria dialégica de la racionalidad: el uso compartido del lenguaje nos permite
llegar a acuerdos sobre la verdad y la justicia.

[Cuando hay un debate ético en el que participan personas de diferentes credos religiosos y
diferentes culturas] las perspectivas iniciales de los participantes, que tienen su raiz en su propia
religion y cultura, van “descentrandose” [los participantes van dejando de ver todo desde su propia
perspectiva para ir poniéndose en el lugar de los otros+ cada vez con mas fuerza *...+ a medida que
el proceso de interrelacion mutua de las diferentes perspectivas se va acercando a la meta de la
inclusién completa. Resulta interesante constatar que la practica de la argumentacion ética apunta
ya, por su propia dinamica, en esta direccién de que el participante en un debate ético salda de su

propia y exclusiva posicion para incluirse en la posicién del otro. Si atendemos al punto de vista del
didlogo, bajo el cual sélo obtienen aceptacién aquellas normas morales que son igualmente buenas
para todos, el discurso racional aparece como el procedimiento mds apropiado [para resolver un
conflicto ético], ya que se trata de un procedimiento que asegura la inclusidn de todos los afectados
y la consideracion equitativa de todos los intereses en juego

Jurgen Habermas, Entre naturalismo y religién. (trad. Propia)

131



5.7. Hannah Arendt (1906-1975):

Hannah Arendt nace en 1906 en Hannover, en el seno de una familia judia, dato
este que va a condicionar no sélo su biografia sino también su pensamiento.
Curiosamente pasara su infancia en Kénigsberg, ciudad natal de Kant, uno de
sus referentes filoséficos mas claros (frente a su concepto de mal radical,
propondra su célebre nocién de la banalidad del mal).

En 1933, ya licenciada en Filosofia y habiendo sido alumna de personajes de
gran renombre como Jaspers y Heidegger (fildsofo que milité en el partido nazi
a pesar de su amistad con judios como Hannah Arendt], tuvo que trasladarse a
Francia a consecuencia de la intensificacidn de las persecuciones antisemitas.
Alli colaboré con el movimiento sionista, hasta que en 1940 -con la guerra ya
en curso- fue arrestada y logré huir a EE. UU., donde estableceria su residencia
definitiva. Fue profesora, escritora, conferenciante y colabord con revistas y
periddicos; en concreto, fue el New Yorker el que la envié a cubrir el juicio contra Eichmann en Jerusalén, por
su directa participacién en el holocausto. Arendt murié en 1975. En su trabajo abordd diversos temas todos
ellos relacionados con la ética y la politica. Uno de sus estudios mas importantes fue el que realiz6 sobre los
totalitarismos (Los origenes del totalitarismo, 1951), y en concreto su relacién con el antisemitismo,
encuadrando el nacionalsocialismo entre los regimenes totalitarios ¢enerados por una sociedad de masas.

Arendt entiende que, en esta operacién, la masa renuncia al estado de derecho ya conseguido para
retrotraerse a un modelo imperialista. El hombre masa es aquel sujeto sin conciencia que puede gasear judios
al tiempo que ayuda a una anciana a cruzar la calle; es un sujeto irreflexivo, cuya Unica pretensién es que no
se le considere responsable de sus actos porque soélo los realiza por sumisién a la norma. El hombre masa
pues se presenta como el opuesto al superhombre nietzscheano que asume sobre sitodas y cada una de las
responsabilidades, en un ejercicio de libertad creativa sin limites. De este modo, Arendt se distancia de la
reflexion de Simone Weil, para quien el problema radica mas bien en la masa que sigue a un lider, que se
siente la cdspide del aparato normativo. Murié en Nueva York en 1975, tras una larda carrera dedicada a la
filosofia politica.

Resulta, sin duda, muy inquietante el hecho de que el Gobierno totalitario, no obstante, su manifiesta
criminalidad, se base en el apoyo de las masas. Por eso apenas es sorprendente que se nieguen a
reconocerlo tanto los eruditos como los politicos, los primeros por creer en la magia de la propaganda

y del lavado de cerebro, los Gltimos por negarlo simplemente, como, por ejemplo, hizo repetidas veces
Adenauer.

Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismo, prélogo a la tercera parte (totalitarismo)

5.7.1. Los origenes del totalitarismo:

Hannah Arendt escribe esta obra en 1951 para poder analizar los rasgos comunes entre dos grandes
totalitarismos: el nazismo y el estalinismo. ¢ Qué rasgos confluyen en estos totalitarismos? Arendt divide el
libro en tres secciones: ‘Antisemitismo’, ‘Imperialismo’ y ‘Movimiento total y dominio total’. En estos tres
apartados, Arendt concluye:

a) El totalitarismo abandona la ley y se construye sobre la voluntad del lider. La voluntad del dictador
es lo que se constituye como ley del pais. No hay ley posible que no pase por su voluntad, y no hay
medidas legislativas mas alld de las que él mismo promulga.

b) El poder del totalitarismo es invisible, se camufla bajo la existencia de policia secreta (siendo, a su
vez, la policia la institucién mas visible del régimen). El resto de las instituciones quedan supeditadas

132



al capricho del lider.

c) Lacreacién de un enemigo publico, justificando la sospecha sobre el resto de los ciudadanos por su
pensamiento, por sus actos..., pero por el mismo hecho de ser como son. En el caso aleman, son los
judios, los perseguidos no por ninguna accién hostil, sino por puro azar de la ideologia
nacionalsocialista, concentrandolos en campos de concentracion.

Este dltimo punto es la clave sobre la que nacerdn multitud de reflexiones en la filosofia arendtiana. Cabe
destacar la preocupacién de Arendt por la exclusién del marco juridico comun de ciertas clases sociales,
desamparandolas de sus derechos legales (no asi de sus obligaciones). Por ello, al desproveer de derechos a
judios, gitanos, homosexuales..., los individuos son enviados a campos de concentracién, que son la
alternativa a los tribunales ledales convencionales, y donde son enviados no por haber cometido ningun
crimen, sino por su propia identidad.

En estos campos de concentracién es donde surge el asesinato de la conciencia moral del hombre,
erradicando los juicios morales de los prisioneros (y de sus verdugos). Los individuos que alli se encuentran
presos no estan alli por ningln crimen, pero, ademas, deberdn sufrir castigos arbitrarios, entre los que
estaban no solo los homicidios (obligando a madres a matar a sus hijos, a presos a traicionar a sus
compaferos...). La conciencia de que se convertirdn en cenizas y nadie guardard memoria de su paso por la
tierra elimina la conciencia moral del hombre: Ya nadie sabe distinguir entre bueno o malo, y, asi, el hombre
se convierte en ganado, en cosa, no en un individuo objeto de derecho. También el ciudadano se ve
desprovisto de su capacidad de actuar y pensar politicamente, desarmando su capacidad para pensar y
oponerse, usando el arma del terror. Por ello, cada nacimiento de un ser humano constituia una esperanza
de posibilidad de cambio, antes de que el aparato totalitario apresara la capacidad de pensar y actuar.

Cuando lo imposible es hecho posible, se torna en un mal absolutamente incastigable e imperdonable,
que ya no puede ser comprendido ni explicado por los motivos malignos del interés propio, la sordidez,
el resentimiento, el ansia de poder y la cobardia. Por eso la ira no puede vengar; el amor no puede

soportar; la amistad no puede perdonar. De la misma manera que las victimas de las fabricas de la
muerte o de los pozos del olvido ya no son “humanos” a los ojos de sus ejecutores, asi estas novisimas
especies de criminales quedan incluso mas alla del umbral de la iniquidad humana.

Hannah Arendt, Los origenes del totalitarismo.

5.7.2. La condicién humana:

Sobre la dltima de las afirmaciones, Arendt recoge el testigo y elabora en 1958 La condicién humana. Es una
obra de marcado caracter politico, en el que busca un nuevo comienzo de la reflexién politica después de que
el totalitarismo hubiera puesto en jaque toda la reflexién politica previa. A esta situacién se habia llegado por
la prioridad del trabajo en el mundo contempordneo, olvidando que el trabajo es un medio y no un fin (aqui
encontrariamos un vinculo con la filosofia moral de Kant, por el auge del individualismo consumista, viviendo
elindividuo al margen de la sociedad para privilegiar la esfera de lo privado (lo cual le alejaba de la vida publica
y del compromiso politico), por la ausencia de capacidad tedrica y por la falta de creatividad e innovacién,
privilegiando la existencia como de hombre-masa, del hombre como rebafo.

Arendt pone el foco en una teoria de la accion, entendiendo la accién como aquello que nos hace puramente
humanos. Esta accién tiene un problema de doble vertiente: Lo irrevocable de lo hecho (pasado, ante el que
solo cabe el perdén), y lo imprevisible de la accidn (futuro, ante el que cabe la promesa). La politica consistird,
entonces, en conceder protagonismo a todos los individuos, con participacion activa, de manera que se creen

133



nuevos marcos politicos, frente a los regimenes totalitarios y a los regimenes de hombre-masa.

La tarea y potencial grandeza de los mortales radica en su habilidad de producir cosas -trabajo, actos
y palabras- que merezcan ser, y al menos en cierto grado lo sean, imperecederas con el fin de que, a
través de dichas cosas, los mortales encuentren su lugar en un cosmos donde todo es inmortal a

excepcion de ellos mismos. Por su capacidad en realizar actos inmortales, por su habilidad de dejar
huellas imborrables, los hombres, a pesar de su mortalidad individual, alcanzan su propia inmortalidad
y demuestran ser de naturaleza «divina»

Hannah Arendt, La condicién humana.

5.7.3. Eichmann en Jerusalén: Un estudio sobre la banalidad del mal.

Por su trabajo en The new Yorker, Arendt pidié cubrir los juicios que tuvieron lugar en Jerusalén, entre los
gue destacaron los juicios contra Adolf Eichmann, el idedlogo de la solucién final en los campos de
concentracién. De su experiencia como reportera en este proceso surde este libro, del que nace, sin quererlo,
uno de los conceptos fundamentales de |a filosofia arendtiana: la banalidad del mal.

Arendt hace unretrato de |la personalidad de Eichmann en el que, sorpresivamente, no constan antecedentes
antisemitas ni una maldad patoldégica dedicada al sufrimiento ajeno. Por el contrario, Eichmann actla de tal
manera para satisfacer el deseo de ascenso profesional, siendo sus actos la expresién del cumplimiento de
ordenes superiores. Eichmann, en consecuencia, no aparece como una persona retorcida, sino como un
burdcrata que no pensd en las consecuencias de sus actos, en el que no hay un sentido del bien y del mal,
sino del celo y de la eficiencia por el cumplimiento de los deseos de sus superiores.

Este hecho constata que el holocausto no se debe a consecuencia de personalidades enfermas, sino de
personas normales, ordinarias, en las que el mal es algo banal, vacio de sentido. El mal sigue siendo radical y
extremo, pero aparece en la vida del hombre de forma banal, de manera que hay un abismo entre el horror
de los hechos vy la insignificancia del hombre que los habia cometido. Eichmann era el claro ejemplo del
individuo que habitaba el totalitarismo: un individuo que repetia esléganes para no pensar, un burdcrata
irreflexivo que habia desencadenado uno de los peores males de la historia. El peligro era el de no pensar a
la hora de actuar.

Hay quien sefiala que Arendt estd sefalando constantemente esta ausencia de pensamiento como
contraposicion del sapere aude kantiano, impidiendo que el individuo sea capaz de ponerse en la piel ajena,
y considerar asi los resultados de sus actos. La Gnica preocupacidén de la burduesia alemana del momento era
su esfera privada, su bienestar privado y el de sus familias. Esto es lo que habia desvirtuado la reflexion
sobre la moral, en pos de un mundo de obediencia y control. Por eso Arendt insiste constantemente en la
educacién moral y politica del individuo.

No, Eichmann no era esttpido. Unicamente la pura y simple irreflexién -que en modo alguno podemos
equiparar a la estupidez- fue lo que le predispuso a convertirse en el mayor criminal de su tiempo. Y si bien
esto merece ser clasificado como "banalidad" e incluso puede parecer cémico, y ni siquiera con la mejor
voluntad cabe atribuir a Eichmann diabdlica profundidad, también es cierto que tampoco podemos decir que

sea algo normal o comdn [...] En realidad, una de las lecciones que nos dio el proceso de Jerusalén fue que tal
alejamiento de la realidad y tal irreflexién pueden causar mds dafio que todos los malos instintos inherentes,
quiza, a la naturaleza humana.

Hannah Arendt, Eichmann en Jerusalén.

134



5.7.4. Comentario de texto:

Tras el asesinato de la persona moral y el aniquilamiento de la persona juridica, la destruccién de la
individualidad casi siempre tiene éxito. Concebiblemente, deben encontrarse algunas leyes de la psicologia
de masas para explicar por qué millones de seres humanos se permitieron a si mismos marchar sin resistencia
hacia las cdmaras de gas, aunque estas leyes sélo explicarian la destruccién de la individualidad. Es mas
significativo que los condenados individualmente a la muerte rara vez intentaran llevarse consigo a alguno
de sus ejecutores y que apenas hubiera rebeliones graves y que, incluso en el momento de la liberacién, se
registraran muy pocas matanzas espontaneas de hombres de las SS, porque destruir la individualidad es
destruir la espontaneidad, el poder del hombre para comenzar algo nuevo a partir de sus propios recursos
[...]. Sélo quedan entonces fantasmales marionetas de rostros humanos que se comportan todas como el
perro de los experimentos de Pavlov, que reaccionan todas con perfecta seguridad incluso cuando se dirigen
hacia su propia muerte y que no hacen mas que reaccionar. Este es el verdadero triunfo del sistema: «El
triunfo de las SS exige que la victima torturada se deje llevar hasta la trampa sin protestar, que renuncie a si
misma y se abandone hasta el punto de dejar de afirmar su identidad. Y ello no por nada. Los hombres de las
SS no desean su derrota gratuitamente, por obra del puro sadismo. Saben que el sistema que logra destruir
a su victima antes de que suba al patibulo... es incomparablemente el mejor para mantener esclavizado a
todo un pueblo. Sumiso. Nada hay mas terrible que estas procesiones de seres humanos caminando como
mufecos hacia su muerte. El hombre que ve esto se dice a si mismo: ‘Cudn grande es el poder que debe
ocultarse en las manos de sus amos para que éstos se hayan sometido de esta manera’, y se aparta lleno de
amardura, pero derrotado» (HANNAH ARENDT, Los origenes del totalitarismo, Madrid, Taurus, 1998, pp.
364-365).

Informacién relevante: El texto esta al final de la obra, una vez Arendt ha analizado la mayoria de las causas
que permiten el avance de los regimenes totalitarios. Arendt habia vivido esta situacién cuando estuvo presa
en un campo de concentracién francés, ademads de la represién que habia vivido por su condicién judia en
Alemania. Escribio esta obra en 1951 ya en Estados Unidos, una vez se habia instalado y habia conseguido
la nacionalidad estadounidense.

135



5.8. Filosofia espafiola: Miguel de Unamuno y Maria Zambrano.
5.8.1. Miguel de Unamuno (1864 - 1936):

Unamuno nace en Bilbao y muere en Salamanca, luego de estar bajo arresto
domiciliario tras el famoso incidente en el Paraninfo con Milldan-Astray. Sus dos
obras mas importantes, en términos filoséficos, podrian ser Del sentimiento
trdgico de la vida y La agonia del cristianismo (esta ultima escrita en uno de sus
periodos de exilio), aunque en su producciéon se mezclan la produccién de lo
filoséfico y de lo literario.

Unamuno, entre muchos problemas, aborda el problema de la sintesis entre lo
propio de la fe y lo propio de la razén, para lo cual se ve fuertemente influido por
Pascal y por Kierkegaard. También aborda, como hacen los autores de la
generacion del 98, los problemas relativos a Espaia. Sobre el primer problema,
Unamuno lo afronta desde el “hombre de carne y hueso”, que es el sujeto y el objeto de la filosofia. Lo
verdadero del hombre, al igual que en Kierkegaard, es su existencia: en ella se define, y el hombre es lo que
hace de ella. Para Unamuno, la existencia humana esta marcada por el anhelo de trascendencia, de
inmortalidad.

“Lo dnico de veras real es lo que siente, sufre, compadece, ama y anhela, es la conciencia; lo Unico
sustancial es la conciencia. Y necesitamos a Dios para salvar la conciencia; no para pensar la
existencia, sino para vivirla; no para saber por qué y cémo es, sino para sentir para qué es. El amor es
un contrasentido si no hay Dios.”

Miguel de Unamuno, Del sentimiento trdgico de la vida en los hombres Y en los pueblos.

Maria Zambrano es la representante mas conocida de la filosofia espafiola del
exilio, junto con José Gaos. Discipula de Orteda, de él recoge el problema de la
vida como realidad radical, trasladando el problema hacia la razén poética: Si
Unamuno habia hablado del conflicto de razén-fe, Ortega del problema de la
razon vital y Zubiri desde la inteligencia sentiente; Zambrano vincula razén y
poesia, entendida esta Ultima como la capacidad de crear palabras que
estructuran el pensamiento.

El esquema de desarrollo de la filosofia de Maria Zambrano serd el siguiente:
primero, el estudio de la razén poética como medio de hacer frente a la crisis
filos6fica de su momento; después, lo sadrado, como fondo Ultimo, que da
fundamento a la realidad y sentido a la historia y al pensamiento, por ultimo, el problema del hombre vy el
problema de Espana.

La Filosofia ha ido dejando a la poesia esa funcién redentora de lo que gime condenado. No fue asi
siempre. En el momento actual tenemos todos esos intentos, de vitalismos y existencialismos, que

claman por una amplia, totalizadora razon vital que dé cuenta de todo lo que quedd apresado por la
legitimidad victoriosa o de los victoriosos.

Maria Zambrano, Un descenso a los infiernos.

136



5.9. Elfeminismo en la época contempordnea:

La Real Academia Espafiola (RAE) define el término feminismo como «principio de igualdad de derechos de
la mujer y el hombre» y como el «movimiento que lucha por la realizacién efectiva en todos los 6rdenes del
feminismo», cuyo anténimo es el antifeminismo. Se entiende, por tanto, que el feminismo es contrario al
sexismo («discriminacién de las personas por razén de sexo) y al patriarcado («Predominio o fuerte
ascendiente masculino en una sociedad o grupo»).

Sin embargo, habria que rastrear los origenes de este movimiento que ha trabajado por hacer efectiva la
igualdad entre hombres y mujeres para, asi, poder entender los movimientos actuales en torno a la cuestién
feminista.

5.9.1. Los precedentes: La antigliedad y la medievalidad.

Enla Antigliedad clasica, la mayoria de las culturas —desde Mesopotamia hasta Roma— estaban organizadas
bajo estructuras patriarcales. El papel pablico y juridico de la mujer era muy limitado. Este papel tan limitado
ha llevado a algunos autores (como Samuel Butler) a afirmar, por ejemplo, que la Odisea homérica fue escrita,
al menos parcialmente, por mujeres: no se podria haber descrito con tanto detalle tareas femeninas como el
telar.

En este sentido, hay textos que defienden la igualdad formal entre varones y mujeres, aungue otros
fragmentos son conocidos por mantener el statu quo. Asi, Platén, en el libro V de Republica pone a las
mujeres como comunes entre la tarea de los guardianes, y llega incluso a afirmar que hombres y mujeres no
cumplen igualmente sus trabajos por no haber sido alimentados y ensefiados de la misma manera (451e-
4523). Aristételes, a pesar de ser discipulo de Platén, no mantendra esta estela. Los textos de Aristételes
en materia femenina son hijos de su tiempo, relegando a la mujer al espacio doméstico, a la inferioridad
respecto del varén y a mdltiples estereotipos (mds compasivas, mas propensa a las lagrimas, mas celosa,
mds mentirosa...).

Esta perspectiva se mantiene parcialmente en la medievalidad, con una situacidn sociolégica similar a la del
mundo driego, si bien hay textos que intentan deshacer esta situacién. Asi pues, encontraremos a san
Agustin afirmando que varén y mujer son ambos llamados a multiplicarse, llenar la tierra y someterla, no solo
es tarea del varén (CD, XIV, 22). Del mismo modo, también santo Tomas, comentando el Génesis, también
tendrd textos similares a Platén y san Agustin, aunque también tendrd algunas afirmaciones en la linea de
Aristételes (ver S. Th. |, gq. 92y ss.).

Con todo este sustrato no es dificil imaginar el por qué de la ausencia de mujeres dedicadas al pensamiento
(labor mds asociada a los varones, por ser algo mds publico), y, a su vez, ver figuras que, con su ejemplo,
reivindican la igualdad entre varones y mujeres. Asi pues, merece la pena rescatar figuras como Hipatia,
Aspasia, Hiparquia, Hildegarda de Bingen o Christine de Pizan, ya vistas junto a sus compafieros varones
anteriormente.

La presencia del elemento femenino no se confia Gnicamente a Diotima como protagonista del didlogo
[Banquete]: de hecho, su discurso como sacerdotisa esta completamente impregnado del tema y la
metafora del embarazo, el parto, la crianza —el traer al mundo. No es casualidad que Sdécrates actie
como su discipulo y sea quien transmita su discurso: Sécrates es un experto en el método mayéutico,
el arte de la comadrona que no “introduce” nociones en el alma del oyente, sino que mas bien ayuda

a las almas a dar a luz una verdad que ya llevan dentro. (...) En otras palabras, las obras de Platén y
de Sécrates parecen estar marcadas por un deseo mimético de la experiencia femenina. El varén
embarazado y parturiento, como el varén que ejerce de comadrona, se eride en figura emblematica de
la verdadera filosofia.

Adriana Cavarero, A pesar de Platén.

137



5.9.2. El origen: la modernidad.

A pesar de lo dicho, la modernidad surge como el espacio donde las mujeres empiezan a reivindicar de manera
activa su presencia en el mundo publico. Encontramos un precedente claro de esta situacion en Christine de
Pizan, asi como en la vida de tantas mujeres que, desde su esfera de accién, fueron haciéndose hueco entre
varones, como es el caso de Teresa de Jesus, quien en su Camino de perfeccién se abandona a la Providencia,
siendo Dios “justo juez, y no como los jueces del mundo, que como son hijos de Adany, en fin, todos varones,
no hay virtud de mujer que no tengan por sospechosa” (CaminoE, 4, 1).

En esta linea, encontraremos los primeros testimonios de mujeres que publicaran sus obras de manera
abierta (no solo Christine de Pizan, pues también conservamos los textos de Isabel de Bohemia, relacionados
con los textos cartesianos, Mme de Stael, Mme du chatelet... entre otros).

Cabe una mencidn especial a las vidas y obras de Mary Wollstonecraft y de Olympe de Gouges. Ambas, en el
ambito inglés y francés, respectivamente, sentaran las bases del feminismo filoséfico tal como lo entendemos
hoy en dia, apostando por una igualdad efectiva de derechos entre varén y mujer.

En efecto, Wollstonecraft, quien dice «hablar por su sexo y no por si misma», hizo hincapié en la
educacién, argumentando a su favor, pero sobre todo refutando «las opiniones prevalecientes»
basadas en prejuicios sexuales, «pues se asocia prematuramente y sin piedad ni examen a las

mujeres con las incapacidades». Es la falta de formacién y desarrollo de su caracter lo que las
convierte solo en «el sexo», implicando un socavamiento de la moral, con efectos perniciosos y
distinciones no naturales, establecidas Gnicamente por la sociedad.

Maria Luisa Femenias, Ellas lo pensaron antes.

5.9.3. El desarrollo: la contemporaneidad.

En la segunda mitad del siglo XX, la figura de Simone de Beauvoir marca un punto de inflexién en la historia
del feminismo. En 1949 publica El segundo sexo, un libro que no solo se convirtié en una obra de referencia,
sino que transformo la forma en que se entendia la condicién femenina.

En sus paginas, Beauvoir sostiene que la opresidn de las mujeres no responde a una inferioridad natural, sino
a un proceso histérico y cultural que las ha situado en una posicién subordinada. Su célebre afirmacién “no
se nace mujer: se llega a serlo” resume una idea que resultard decisiva: la distincién entre sexo, entendido
como dato biolégico, y ¢énero, concebido como construccién social y cultural. Para Beauvoir, la mujer es
educada desde la infancia para encarnar un conjunto de roles y expectativas que limitan su autonomia, y solo
una liberacién que afecte tanto a las estructuras sociales como a la conciencia personal podra devolverle su
condicion de sujeto pleno. Desde esta perspectiva, el feminismo deja de ser Gnicamente una reivindicacién
de derechos formales para convertirse en un proyecto de emancipacidén existencial, en el que la mujer pueda
definirse a si misma al margen de las imposiciones histdricas.

El impacto de Beauvoir se deja sentir de forma especialmente intensa en la llamada segunda ola feminista,
que se desarrolla entre los afios sesenta y ochenta. Este movimiento amplia el campo de batalla mas alla del
sufragio y la igualdad juridica, poniendo el acento en la igualdad real: igualdad de oportunidades en el trabajo
y en la educacién, derecho al control del propio cuerpo mediante la contracepcién y el aborto, critica a la
divisién sexual del trabajo doméstico y a la cultura patriarcal que sostiene la desigualdad. En este contexto,
la distincién entre sexo y género se convierte en una herramienta analitica central para comprender cémo las
diferencias bioldgicas son transformadas en desigualdades sociales.

A finales del siglo XX, la filésofa estadounidense Judith Butler recoge este legado y o somete a una revisién
radical. En obras como El género en disputa y Cuerpos que importan, Butler argumenta que no solo el ¢énero,
sino también el sexo, esta atravesado por construcciones culturales y por relaciones de poder. No existe un

138



sexo puramente natural que luego se vista de ¢énero; ambos niveles estan mediados por discursos, normas
y practicas que determinan qué cuerpos cuentan como masculinos o femeninos y qué expectativas se asocian
a cada uno. Su concepto de performatividad de género sostiene que el género no es una esencia estable, sino
el resultado de actos repetidos que, a fuerza de reiteracién, producen la apariencia de aldo fijo. Asi, lo que
llamamos “ser hombre” o “ser mujer” es, en buena medida, el efecto de una actuacién continua dentro de un
marco normativo.

La propuesta de Butler no sustituye a la de Beauvoir, pero si la desplaza. Alli donde Beauvoir diferenciaba
sexo y género para liberar a las mujeres de la determinacién biolégica, Butler difumina esa distincién para
mostrar que incluso el propio sexo es una categoria cultural. Esta divergencia ha dado lugar a debates
intensos en el feminismo contemporaneo. Por un lado, las corrientes mds cercanas al planteamiento de
Beauvoir mantienen la centralidad de la categoria “mujer” como sujeto politico de derechos, mientras que las
inspiradas por Butler cuestionan la estabilidad de esa categoria y abogan por un feminismo mas inclusivo y
atento a la diversidad de identidades.

En este cruce de caminos, el feminismo actual se enfrenta a retos complejos. Las reivindicaciones cldsicas de
igualdad salarial, corresponsabilidad doméstica o lucha contra la violencia machista conviven con debates
sobre identidad de ¢énero, derechos de las personas trans, interseccionalidad o representacién mediatica.
Vivimos en un tiempo en que la cuarta ola feminista, impulsada en ¢ran parte por el activismo digital, ha
globalizado las denuncias de violencia y discriminacidn, conectando luchas locales con movimientos
internacionales como #MeToo o #NiUnaMenos. En esta conversacién, Beauvoir y Butler siguen siendo dos
referencias imprescindibles: la primera, para recordar que las desigualdades no son naturales sino
construidas; la segunda, para advertir que incluso lo que creemos natural esta atravesado por el poder vy el
lenguaje. Entre ambas, el feminismo de nuestro tiempo continda buscando la forma de articular la igualdad
con el reconocimiento de la pluralidad, y de conjugar la fuerza politica de las categorias con la flexibilidad
necesaria para incluir todas las experiencias.

¢Qué es lo que quiere el género? Hablar de esta manera puede parecernos extrafio, pero resulta
menos raro cuando nos damos cuenta de que las normas sociales que constituyen nuestra existencia
conllevan deseos que no se originan en nuestra individualidad. Esta cuestidn se torna mas compleja

debido a que la viabilidad de nuestra individualidad depende fundamentalmente de estas normas
sociales.

Judith Butler, Deshacer el género.

139



\)%\*2’ Plﬂiéh

Sallir cle la caverna sin merir on @l intenie

Metafisica:

Es dualismo: Hay dos mundos, sensible e inteligible.

El mundo sensible es una copia del mundo de las ideas

Demiurgo: Ordena la materia (eterna) y le da forma.

Ideas jerarquizadas: Bien, belleza, matematicas y objetos sensibles.
Bien: Idea que gobierna a todas, que ilumina a todas

Anamnesis: Nuestra alma aprende todas las cosas, solo tiene que recordar lo que ha visto
(reminiscencia) ¢Recordar? Dialéctica/Didlogo

Dos niveles de conocimiento: Opinién y Ciencia

Doxa: Imaginacién (eikasia) y creencia (pistis) \ Episteme: Int. 16gica (dianoia) e intuitiva
(noéesis)

Mito de la caverna: Simil de la linea, escalar hasta conocer la verdad. Caverna: Vuelta para

liberar a los prisioneros (sécrates)

Epistemologia: \

Antropologia:

Cuerpo y alma: Cuerpo como carcel del aima

Alma: Parte mejor dentro de las personas, es inmortal y transmigra entre
cuerpos.

Triple alma (carro alado): Auriga/raz()n, C. Décil[Fortaleza, C.
Rebelde/Templanza

Etica:

Virtud: Conocimiento (Sécrates). Ignorancia es la falta de virtud.

4 virtudes cardinales: Prudencia, Fortaleza, Templanza y Justicia. Carro
alado.

Etica relacionada con politica (Comportamiento individual con
comportamiento en sociedad)

Politica:

Tres tipos de ciudadanos: Gobernantes, defensores y artesanos.

Justicia como virtud que rige en la ciudad

Gobernantes y defensores: No propiedad privada ni familia (altera el uso de
sus funciones). Sélo Artesanos.

Formas de gobierno: Aristocracia, Timocracia, Oligarquia, Democracia y
Tirania (juicio a Sécrates, no democracia, gobierno de los mejores)

PODCAST:

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE



Aristoteles

Metafisica sin merir @n el intenie

Metafisica:

Sustancia y accidentes (contra Platén): Sustancia/Esencia, Accidentes es lo que se anade a la esencia
(Posicién, Lugar, Tiempo, Relacién...). No cambian a la sustancia.

Acto y potencia (contra Parménides): Acto/actual, potencia/lo que puede llegar a ser algo. Explicacién
del cambio: Actualizacion de la potencia

4 causas: Material, formal, eficiente y final. Material + formal = Hilemorfismo

Ejemplo: Persona. Cuerpo (materia), Aima (Forma), Padres/familia (Eficiente), vocacién propia/lo que

me llama (final).

Epistemologia: \

Conocimiento: Empieza con lo sensible, con las cosas del mundo. Empieza con los sentidos.
Sentido comun: Unifica los datos de los sentidos (qué veo, 0igo, saboreo...)

Imaginacién (crea imagen) y memoria (la retiene).

Entendimiento: Agente/qctivo (abstrae lo universal) y paciente/pasivo (recibe/conoce lo
universal)

3 tipos de conocimiento: Productivo, Practico y Teérico.

Conocimiento no innato (contra Platén): Conocimiento cientifico, aprender no es recordar

Antropologia:

Hilemorfismo: Materia (cuerpo) y forma (alma).

3 tipos de alma: Vegetativa (plantas, funciones fisiolégicas como alimentacién y
reproducci()n), Sensitiva (qnimqles, funciones de los sentidos, el deseo, el movimiento

local...) y racional (humanos, funciones de pensamiento, intelectivas). El alma supetior
es la racional, el pensamiento nos asemeja a los dioses.
Antropologia que fundamenta ética y politica.

Etica:

Teleolégica y eudemonista: Todos los hombres desean por naturaleza ser felices.
virtud (areté): Actuar de acuerdo a lo que somos. sHumanos? Reflexionar.
Virtud en el medio: mitad dindmica, no fija. No blanco/negro, escala de gris.

Dos tipos de virtudes: Eticas (del habito/costumbre) y dianoéticas (de la razén).
Eticas: Volicion (deseo), deliberacién y decisién: Habito, comportarse bien
Dianoéticas: Sabiduria que determina y distingue lo verdadero de lo falso

Politica:

Zoon politikdbn y zoon I6gon ékhon: Humano dotado de palabra, hombre como animal
politico/sociable. Somos sociales por naturaleza, necesitamos la sociedad como
hébitat natural. Suple nuestras necesidades.

Ciudad: Justicia que la rige, tiene que satisfacer las necesidades de los ciudadanos.
Formas de gobierno: viciosas o virtuosas; de uno, varios o todos.

Virtuosas: Monarquia, Aristocracia, Politia (actuql democrqciq)

Viciosas: Tirania, Oligarquia, Democracia (como la entiende Platén)

PODCAST:

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE




San é@g

ustin
EGreadia divina sin

eh &l interte
Metafisica y Razén y fe:

Creer para comiprender, cornprender para creer. Razén: Ancilla fidei (Sierva de la fe). Nuestra
razén no es suficiente para comprender, necesitamos de la fe para culminar el proceso. ;Dénde
encontrar a Dios? En el interior. Dejar atrés lo exterior por lo interior, de ahi a lo superior. Dios

como ser inmutable, eterno, creador, fundamento de las verdades que no cambian, inmutables.
é¢Coémo llegar a Dios? lluminacién, Dios nos ilumina con su Gracia (gratis), gracias a eso
podemos tender a Dios, conocerle: El quiere que le conozcamos ("Para Ti nos hiciste, y nuestro
corazén estd inquieto hasta que descanse en Ti")

Epistemologia: \
Necesitamos de la Gracia: Nuestro conocimiento es insuficiente para alcanzar la Verdad. Tipos de
conocimiento: Sensible y Racional (Sensible e inteligible, como en Platén)

Sensible: No hay divisién entre imaginacién y creencia. Todo lo sensible estd aqui, no hay grados de verdad
en el conocimiento (Dios crea las cosas, y ve que es bueno). Racional: Inferior y superior.

Inferior: Conocimiento de lo universal, la esencia, de las cosas del mundo (Esencia de la mesa, del Iélpiz...).
Depende de nuestra alma, en contacto con lo sensible. Superior: Conocimiento de las verdades Gltimas,
"abstractas”. Ideas en la mente de Dios. Las alcanzamos gracias d la lluminacién, a la Gracia

Antropologia:

Ser humano: Compuesto de materia y forma, de cuerpo y alma. El alma es la parte mds elevada, es una
sustancia espiritual, simple e indivisible. No es eterna, como en Platén. Es eviterna (Tiene principio, pero no
fin).

El alma tiene la facultad de la inteligencia, pero también la memoria y la voluntad (deseo, capacidad de
querer actuar).

Pecado: libertad del hombre, el hombre tiene capacidad de elegir, de realizar acciones. Cuando elige lo
sensible en lugar de lo racional, el hombre escoge algo peor, por lo que peca. Necesitamos de la Gracia y del
perdén de Dios para volver a El.

>
Etica:

Etica basada en el cristianismo. Conquista de la felicidad, inalcanzable en esta vida, se tiene que
conseguir en la vida futura.

Felicidad: Visién beatifica, contemplaciéon de Dios.

¢Como alcanzar esa visidon de Dios? Actuando bien, tenemos que volver la mirada a Dios. Evitar
el pecado

Todo lo creado es bueno, por lo que el mal no existe en si: es la privacion del bien. Mal que tiene
su origen en la libertad del hombre. Hay que saber elegir el bien

Politica:

Ciudad de Dios vs Ciudad de hombres. Ciudad ideal vs Ciudad humana, finita

Apocalipsis: Jerusalén celeste vs Jerusalén terrestre: Vence la celeste, ciudad de los que siguen
los mandatos de Dios.

¢En el mundo? Primado de la jerarquia eclesidstica sobre la civil. Ley divina por encima de la

civil/lhumana. La Iglesia manda sobre las repablicas civiles.

IMAGEN DE CABECERA: ©®NACHO GARCIA BENAVENTE



Sto. Tomas

5 vias sin merir en el intente

Metafisica y Epistemologia:

Aristételes: Cuatro Causas, Hilemorfismo, Sustancia y Accidentes, Ser en acto y ser en Potencia
Avicena: Esencia y Existencia: Seres contingentes y ser necesario (Cuya esencia es la existencia)
Aristoteles: Sentidos, sentido comun, imaginaciéon, memoria y entendimiento agente y paciente.

Tdbula Rasa: Nacemos como un folio en blanco, por medio de los sentidos vamos adquiriendo el
conocimiento.

¢Seres de los cuales no tenemos percepcion? Hablamos por analogias

hntropologgfiet#y_mm k

[Hilemorfismo AriStotélico: Compuesto de materia y forma, de cuerpo y alma. Contra Platén: El cuerpo no es
castigo para el alma, todo es digno.

Tres facultades del alma(+- Aristételes) Vegetativa, sensitiva y racional. Alma como principio de la libertad (.
Agustin)

Eudemonismo y teleologia: Estamos hechos para ser felices, para contemplar a Dios. Virtudes morales,
intelectuales y teologales (fe, esperanza y caridad)

lusnaturalismo: Ley eterna, ley natural (pqrq todos) y ley positiva/humana Hombre como ser social, vive en
comunidad, debe supeditarse el poder religioso al civil. Se admite el regicidio

Razén y fe:

San Agustin: Creer para comprender, comprender para creer, dos caras de una misma moneda
Averroes: Es posible que existan dos modelos de verdad, una que viene desde la razén, otra que
viene desde la fe.

Santo Tomas: Puede haber conflicto entre ambas, entre la verdad que proviene de la razén y la que

proviene de la fe, pero deben complementarse, y, llegado el caso, privilegiar la fe por encima de la
razén.

5 vias:

Demostracién racional de la existencia de Dios. sNovedad? Es a posteriori, no a priori, como el
argumento anselmiano. ¢Origen? Tres del mundo cldsico, una de san Anselmo y una propia de Sto.
Tomas

19 Primer Motor: Todo lo que se mueve es movido por algo, pero no podemos hacer una cadena infinita
de motores movidos. Debe haber un motor inmévil: Dios

2° Causa eficiente: Todo lo que existe es efecto de una causa, pero no podemos hacer una serie infinita
de efectos causados. Debe haber una causa incausada: Dios

39 Seres contingentes: Todos los de esta realidad somos contingentes, no somos necesarios. Debe haber
un ser cuya existencia sea necesaria para la realidad: Dios

49 ser perfecto: Los seres tenemos perfecciones, pero debe haber un ser que sirva como ejemplo de
perfeccion, el espejo en el que medir la perfeccion, un ser perfectisimo: Dios

59 Disefo inteligente: Todo lo que existe sigue unas leyes, pero no hay leyes de la nada, alguien ha
debido crear esas regularidades: Dios

PODCAST:

IMAGEN DE CABECERA: MORALES DE LOS RI0S




Descartes

Pemsar y existir sin merir en el intente

Conocimiento:
Necesidad de un nuevo conocimiento: todo lo anterior es inoperante (lo aprendido en La Fléche). Buscar una verdad
indubitable. Duda Metédica:
Muchas veces he constatado que los sentidos me enganaban
Ni siquiera podemos distinguir con claridad la vigilia del suefio.
El mismo Dios que me he creado me ha podido crear de tal manera que cuando juzgo que 2+2 = 4 me esté
equivocando.
Si me engano, soy. Pienso, luego existo.

Reglas del método: \

e Evidencia: no presentar al aima algo que no sea claro y distinto
e Andlisis: Dividir en tantas partes como sead posible.

¢ Sintesis: Razonar desde lo mds simple hasta lo mas complejo.

e Comprobacion: Enumerar y revisar todo, sin omitir nada.

Tipos de ideas:

e Adventicias: vienen de fuera a nosotros, del mundo a nuestra mente.

e Facticias: han sido creadas por mi mente

¢ Innatas: Ni externas ni creadas, nacemos con ellas. Ideas creadas por Dios
o Infinito
o Perfecciéon

Tres tipos de sustancias:

* Res Cogitans: Sustancia pensante, parte que piensa (nuestra razén)

* Res Extensa: El mundo, lo corpéreo (lo que tiene extensién espacial)

* Res Infinita: Causa de todo lo que existe, causa de las dos sustancias
anteriores.

Mecanicismo:
Aceptado en el modo de la res extensa, en el mundo sensible.

Las cosas son geométricas, y puede tratarse como un sistema
mecdnico, lo cual lo convierte en algo mucho mds predictible.

Los animales son mecdnicos, no tienen mente, pueden ser explicados
desde lo mecdnico

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE




Conocimiento:

Dos tipos de conocimiento: Impresiones e ideas.
e Impresiones:
= Sensacion (sentidos) y reflexién (percepcién de una idea, como en el rechazo de la idea de frio).
= Impresiones simples (color) y complejas (Ciudades).
o Son cuestiones de hecho
+ Ideas: Copias de las impresiones, simples y complejas (copia de las complejas o combinacién de las
simples)

Asociaciéon de ideas:

 Semejanza: Parecidos (Autorretrato - Durero).

e Contiglidad espacio-temporal: Al preguntar por el hoy, sé que tengo
un ayer y un pasado concreto.

e Causa-Efecto: Accidente: pensamos en cual fue su causa.

e ;Causalidad? Relacién concebida como algo necesario: Hay una
causa y su correspondiente efecto de forma necesaria, pero no hay

una impresion de ello. Relacién habitual, pero no es necesaria.

¢Sustancia?:

Sustancia: Sustento (ousia), lo que se mantiene, el fundamento.
No existe, estd producida por la imaginacién. Relacionamos varias
cualidades con un objeto. No corresponde a ninguna impresion.
No existen los universales, todo es particular.

Tres tipos de sustancias:

* Mundo: Solo conocemos las cualidades de las cosas, no hay nada
bajo ellas. Estamos encerrados en nuestras impresiones

* Alma: no tenemos ninguna impresiéon de nuestra alma mas alld de la
memoria (archivo de impresiones). No hay un "Yo externo”

* Dios: No tenemos ninguna impresién, no podemos afirmar su
existencia.

Etica. Emotivismo moral:

La moralidad existe, pero ¢Dénde se funda? sRazén o sentimiento?
Las cuestiones morales no vienen por hechos (No existe lo "bueno” o lo
"malo”. No se puede hacer uso de la falacia naturalista (deber ser)).
La ética se funda en le sentimiento, por agrado o desagrado,
aprobacién o rechazo.

¢Todo relativo? No, la utilidad es el criterio, la naturaleza humana es
comdn y constante

PODCAST:

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE



onocimiento:
Todo lo que sabemos lo enunciamos con forma de juicios. Buscamos juicios que nos aporten nuevo

conocimiento, pero que no provengan de la experiencia sensible. Los juicios son:

e Amplian o no conocimiento:
o Analitico: El predicado estd en el sujeto (El soltero no estd casado)
o Sintético: Anade informacién nueva (Ese soltero X se casa el afo que viene)
Fuente:

o A priori: Son los propios de la razén, no median los sentidos. Suelen ser analiticos.
o A posteriori: Son los propios de la experiencia, se necesita a los sentidos. Son siempre sintéticos.
Juicio sintético a priori: Kant afade este tipo de juicio como el propio de la ciencia. Amplia

informacion, pero no necesita la experiencia para ello ("La linea recta es la distancia mds corta
entre dos puntos en el plano” es un Juicio s. a priori).

Nuestro conocimiento se funda sobre tres facultades principales:

 Sensibilidad (estética trascendental): Tiempo y espacio es donde se encuadran nuestras
percepciones. Tiempo y espacio son formas puras a priori de la sensibilidad: nos es imposible
conocer fuera de espacio y tiempo, conocemos aqui y ahora.
Entendimiento (analitica trascendental): Aqui hallamos las categorias (cuantidad, cualidad,
relacién y modo). Las categorias ordenan nuestras sensaciones, las "metabolizan”.
Razén (dialéctica trascendental): Encontramos aqui las ideas de la razén pura, innatas: no
tenemos experiencia de ellas, pero tampoco sabemos su origen. Son Dios, alma y mundo.

Tras este proceso, el Noumeno (de Nous, mente: La cosa-en-si, objetivo) se convierte en Fenémeno
(De Phainen, brillar, aparecerse: lo que se nos muestrq). Solo conocemos los fendmenos, lo aparente, lo
que viene d nosotros: no podemos conocer las cosas objetivamente.

Necesitamos las dos facultades: sensibilidad (experiencia/empirismo) y entendimiento
(razén/racionalismo) para conocer: "Concepto sin intuicién es vacio, intuicién sin concepto es ciega”

Etica:
La ética debe ser como la ciencia: no puede dejarse fundar sobre el ser humano (relativo), debe tener principios
universales. No puede fundarse en la experiencia (cada cultura y tiempo es un mundo), debe trascender todo lo
falible.
Kant clasifica las éticas anteriores a él(ej., Aristételes/Xtianismo) como:

e Materiales: Nos dan normas con las que actuar, contenido (Honrards a tu padre y a tu madre, No robards).

e A posteriori: Se basan en contenidos empiricos (Todos queremos ser felices).

e Heterébnomas: La norma nos viene impuesta desde fuera (Aristételes dice...).

e Imperativos hipotéticos: Los imperativos presuponen una condicién para lograr un objetivo (Haz X para obtener

Y).

Frente a eso, Kant propone una ética:
e Formal: No nos dice qué hacer, sino que da un criterio sobre el que nosotros decidir.
e A priori: No se basa en un contenido empirico, sino en la norma-en-si misma, por deber.
e Auténoma: La norma surge de uno mismo, no es necesario que venga impuesta (ni temer un castigo):
e Imperativos categoéricos: Ejemplos sobre los cuales decidir nuestra accion. P. ej.:
o "Obra sélo segun aquella méxima por la cual puedas querer que al mismo tiempo se convierta en ley
universal.”
o "Obra de tal modo que uses a la humanidad, tanto en tu persona como en la persona de cualquier otro,
siempre al mismo tiempo como fin y nunca simplemente como medio.”
Desde la razén pura no podemos hablar de la existencia de Dios, ni de su esencia. Desde la razén préctica, es
necesario que haya un Dios que justifique las buenas acciones. La ética kantiana no garantiza la felicidad en esta
vida, por lo que es necesario que haya un Dios que garantice la justicia y que los actos buenos sean
recompensados (aunque obremos por deber, y no para obtener el paraiso

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE




Marx

leleelegta @ H® sin merir en @l intente

. L4
Alienacién:
La tarea fundamental del ser humano es el trabajo.

é¢Problema? “Produce maravillas para los ricos, pero produce privaciones para el trabajador” . “El obrero es
mds pobre cuanta mds riqueza produce”.

Alienacién: El trabajador reconoce el fruto de su trabajo como extrafo, se siente enajenado, alienado.

El trabajo es alienado y alienante: no es naturalizado, por lo que es alienado en si; pero también alienante:
usa al trabajador como un medio de produccién mds.

Plusvalia: \

El trabajador no recibe el fruto completo de su trabajo. La relacién valor-precio no es directa
(como en los artesanos p. Ej.).

“Resulta que la plusvalia (beneficio) guarda con el capital variable (diferencia entre coste-
precio) la misma relacién que el sobretrabajo (que mantiene al capitalista) con el trabajo
necesario (que sustenta al trabajador’.

Ideologia:

La alienacién no es solo econémica, sino también politico-social e ideolbégica:
* Social: distingue entre supuestas clases sociales, que reciben més o menos privilegios
conforme a su condicién.
Politica: Distingue entre la sociedad civil (conjunto de hombres) y el Estado (como
institucion)
Ideolégica: Alienacion religiosa y filoséfica, que adormece la conciencia del trabajador.
Legitimal/justifica la miseria del trabajador.

Materialismo Hco.:
Marx rechaza el idealismo de Hegel: La historia no es la dialéctica de la razén, sino la de la produccioén.
Clasifica los modos de produccién en:
¢ Infraestructura econémica:
o Fuerzas productivas: Medios de produccién y productores
o Relaciones de produccidn.
* Supraestructura:

o Juridico-politica: Justifica legalmente el sistema de produccién
o ldeolégica: El arte, filosofia, religion.. Mantiene como natural el sistema. La religiéon es el opio del pueblo
(felicidqd ilusoria vs reql)

Oos de produccion:
Comunismo primitivo: Produccién comunitaria.

Antiguo: Produccién amo-esclavo.
Feudal: Produccién sefior-vasallo.
Capitalista: Produccién capitalista-proletario.
Socialista: Produccion de gente libre asociada

PODCAST:

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE




Nietzsche

$& un superhembre sin merir on @l intente

Periodo de Juventud. Critico:
Grecia = norma fundamental. Romanticismo vs Razén, Dionisio vs Apolo, Presocraticos vs
Sécrates.
La redencidén de esta realidad decadente de la razén viene por el arte: Arte wagneriano
Obra: Consideraciones Intempestivas.
o Schopenhauer y la voluntad, Wagner y la obra de arte total = Norma para el

comportamiento social.

Volver a la tragedia griega, suprimir el mundo irreal: Matar a la metafisica.

Periodo intermedio. Amanecer: \

* Abandono de la metafisica del artista y de la filologia: Inicio de la filosofia.

® Critica moral tradicional: "Ta debes”

* Adiés a la moral tradicional: Genealogia de la moral y muerte de Dios (ver §125 Gaya
ciencia).

* Obras: El creplsculo de los idolos, La Gaya ciencia, Aurora.

Periodo maduro. Mediodia:
Tras el amanecer: Anunciar el nuevo orden tras la muerte de Dios, buscar un nuevo
horizonte, un nuevo "anclaje”.
Nihilismo: Transvaloracién de los valores ("Yo quiero”) tras la muerte de Dios.
Eterno retorno de lo igual (griego) vs Historia lineal/narrativa (xtiana).
Voluntad de poder: ppio. que vertebra el eterno retorno (inf. Schopenhauer)
Superhombre: ideal al que tenderdn los hombres, afirmacién radical de la vida.
Nihilismo activo(vs pqsivo). Tres transformaciones:
© Camello: Ta debes
© Lebén: Mata al dragén --> Yo quiero
© Nifo: Nuevos valores

Voluntad de poder: \

* Influencia Schopenhauer (WWV): Voluntad que rige el mundo.

¢ Vitalismo: vida irracional, roméntica. Permite al superhombre vivir la
vida de un modo nuevo y pleno. Rechaza la moral de esclavos.

* Nueva concepcion de |Ila verdad: No hay hechos, solo
interpretaciones.

e Permite el paso del nihilismo pasivo (tras muerte de Dios) a nihilismo
activo (nuevos valores).

* Nuevo lenguaje: Metaforologia. Acercarnos por medio de semejanzas,
no "egipticismo”/momificacién de la realidad.

IMAGEN DE CABECERA: ©NACHO GARCIA BENAVENTE



\.lida:

Nace en Hannover. Infancia en Kénigsberg. Alli se empapa de la filosofia kantiana.

Estudia junto a Jaspers y Heidegger. Abandona Alemania, se instala en Francia y, después, en EEUU.
Consigue nacionalidad estadounidense (1951). Trabaja alli como docente, escritora y articulista en
prensa

Escribe “Los origenes del totalitarismo”, “La condicién humana” y “Eichmann en Jerusalén®.

Muere en 1975

Los origenes del totalitarismo:

¢Qué rasgos confluyen en los totalitarismos:

Abandono de la ley: La voluntad del lider es la ley. No hay imperio de la ley, solo su capricho.

Poder invisible: Creacién de policia secreta, instituciones subyugadas al capricho del lider.

Enemigo publico comn: Los ciudadanos sospechan de un grupo concreto, por el hecho de ser como
son. Esta decision es arbitraria.

Desprovisidon de derechos: Sefialado el grupo, se le saca del marco juridico comdn, se les explota y
tortura. La conciencia moral del hombre muere. Cada nacimiento es una ocasién de revertir.

La condicién humana:

¢Origen del problema? Priorizar el trabajo, ponerlo como fin y no como medio. El individuo se
vuelve egoista, no piensa en lo comuln. Solo piensa en lo privado. Resultado: sociedad de
hombre-masa, hombre como rebano.

¢Como revertir? Teoria de la accidén: Actuar nos convierte en humanos. La accién tiene una parte
irrevocable (pasado, solo cabe pedir perdén) e imprevisible (futuro, cabe la promesa).

Politica que da lugar a los ciudadanos, les da protagonismo a través de la participacién. Nuevos
marcos politicos abiertos.

Eichmann en Jerusalén: La banalidad del mal \

Arendt acude a Jerusalén para cubrir los juicios a Eichmann. No habia podido estar en
Naremberg. Eichmann es el idebélogo de la solucién final.

Arendt hace un retrato de Eichmann. Este solo actGa asi para ascender profesionalmente,
cumple 6rdenes de superiores. No hay sentido del bien y del mal, solo del ‘deber’ por
cumplir.

La solucién final no es fruto de mentalidades patolégicas, sino de gente normal sin brajula
moral. El mal aparece de forma banal, no deliberadamente.

El mal banal se contrapone al sapere aude kantiano.

PODCAST:

IMAGEN DE CABECERA: ©®NACHO GARCIA BENAVENTE



Panoramicas por bloques - Actualizados a la LOMLOE

Panoramica de la Filosofia Clasica (bloque I): Bondad, Belleza y Justicia

En la filosofia grieqda, el concepto de Kalds kai agathds (lo bello y lo bueno) era esencial para una vida virtuosa,
pues unia la bondad moral y la belleza, tanto en caracter como en acciones. Los griegos creian que un individuo
verdaderamente virtuoso debia reflejar esta armonia entre valores éticos y estéticos, un ideal que guiaba su
pensamiento, la educacién y la vida social, reflejando una visién de perfeccién y equilibrio personal. Estos
individuos, en el periodo previo al auge de la filosofia, se encarnaba en la figura de los héroes homéricos:
Aquiles, Odiseo... etc., eran los mejores representantes de esta unidn ético-estética.

1. Presocraticos

Entre los presocraticos, este principio aparece en ideas de armonia y orden. Pitdgoras vinculaba la bondad y la
belleza con la estructura matematica del cosmos; Heraclito veia en el equilibrio de los opuestos una armonia
universal; y Empédocles y Anaxdgoras observaban un orden coherente en la naturaleza misma. Estos fildsofos
sentaron las bases de la relacién entre ética, estética y la estructura del universo que marcaria el pensamiento

griego.

2. Socrates

Sdécrates centrd su filosofia en la bdsqueda de la virtud (areté) y la justicia. Para él, el conocimiento era el
camino hacia la bondad, y sostuvo que la ignorancia era la raiz de los males humanos. A través de su método
dialéctico, Sdécrates buscaba llegar a definiciones universales de conceptos como la justicia y la virtud,
considerando que quien conoce el bien, naturalmente actuard bien. Su influencia en el pensamiento ético fue
fundamental y fue continuada por su discipulo Platén.

3. Platén

Platén, discipulo de Sécrates, desarrollé una teoria sobre la justicia, la bondad y la belleza en su obra 'La
Republica'. Para Platén, el mundo sensible es una copia imperfecta del mundo de las Ideas, donde existen
formas perfectas de valores como la justicia, la bondad y |a belleza. Segun su filosofia, la educacién y la razén
son los medios para acercarse a este mundo ideal. Su alegoria de la caverna ilustra cémo el conocimiento
verdadero permite a las personas acceder a la realidad, construyendo asi una sociedad justa.

4, Aristételes

Aristételes, discipulo de Platén, rechazé |a teoria de las Ideas y planted que la ética debia basarse en el andlisis
de la naturaleza humana concreta. En su Etica a Nicémaco, define la virtud como un punto medio entre dos
extremos, y sostiene que el fin Gltimo de la vida humana es la eudaimonia, entendida como una realizacién
plena y sostenible del potencial humano. Para Aristételes, la justicia es tanto distributiva como correctiva,
lograda en el justo equilibrio de las relaciones sociales. Respecto a la belleza, en su Poética estudia sus
principios a partir de la armonia y el orden, enfatizando la coherencia interna que permite apreciar la perfeccién
en las obras de arte y en la naturaleza misma.



5. Helenismo

Durante el periodo helenistico, surgieron varias escuelas filoséficas que abordaron la ética y la felicidad desde
perspectivas distintas. Los estoicos, liderados por Zendn de Citio, consideraron la virtud como el bien supremo,
ensefiando que la sabiduria consiste en aceptar el destino con serenidad y vivir en armonia con la naturaleza.
Por su parte, los epiclreos, encabezados por Epicuro, afirmaron que el placer es el principio y fin de la vida
feliz, aunque este placer debia ser moderado y acompafiado por la prudencia para evitar el sufrimiento.



Panoramica de la filosofia Medieval y moderna (Bloque II): Justicia y el
Pensamiento Politico

La justicia, entendida como el principio rector de la convivencia humana y la distribucién equitativa de bienes y
derechos, ha sido uno de los temas centrales del pensamiento filos6fico desde la Antigliedad. En la época que
abarca desde la medievalidad hasta el fin de la modernidad, este concepto experimenta una profunda
evolucién, moldeada por el contexto histérico y los desarrollos intelectuales. Desde la teologia cristiana que
domina el pensamiento medieval hasta el racionalismo y el empirismo que redefinen las bases del
conocimiento en la modernidad, la reflexidn sobre la justicia se entrelaza con la construccién del pensamiento
politico, convirtiéndose en un eje articulador de ideas sobre |la sociedad, el poder vy la ley.

1. La Edad Media: Justicia y Orden Divino
1.1. SanAgustinde Hipona (354-430)

San Agustin establece las bases del pensamiento politico medieval al situar |a justicia en el marco de la teologia
cristiana. En La ciudad de Dios, contrapone la 'ciudad terrena' (marcada por el pecado y la basqueda del poder)
con la 'ciudad de Dios' (fundada en la justicia divina). Segun él, la verdadera justicia solo es posible en una
sociedad que reconoce y obedece la ley de Dios. La politica, en este contexto, no tiene un fin auténomo, sino
que debe servir al orden divino.

1.2. Santo Tomas de Aquino (1225-1274)

Santo Tomas profundiza en la integracidn entre la filosofia clasica, especialmente Aristételes, y el cristianismo.
En su teoria de la ley natural, sostiene que la justicia deriva de un orden racional dado por Dios, accesible a
través de la razén humana. Este orden jerdrquico, reflejado en la estructura politica, vincula la justicia con la
idea de un bien comun, en el cual el poder politico debe estar subordinado a la ley divina y natural.

1.3. Guillermo de Ockham (1287-1347)

Guillermo de Ockham representa una ruptura con el pensamiento medieval tradicional al enfatizar el papel de la
voluntad divina y limitar el alcance de la razén humana. En el ambito politico, desarrolla una critica al poder
tirdnico del Papa, argumentando a favor de la separacion entre la autoridad espiritual y la temporal. Su idea de
que el poder politico tiene una base contractual prefigura algunos de los desarrollos modernos sobre la
soberania y el gobierno.

2. ElRenacimiento: La Politica como Técnica. Maquiavelo (1469-1527)

Con Maquiavelo, la reflexidn politica se emancipa de la teologia. En El Principe, introduce una visién pragmatica
del poder, desligando la politica de consideraciones morales y religiosas. La justicia, para Maquiavelo, se
entiende en términos de eficacia y estabilidad del Estado. Su analisis del poder como un fenémeno humano y
contingente marca el inicio de la politica moderna como una disciplina auténoma.



3. La Modernidad: Justicia y Contrato Social
3.1. ElRacionalismo: Hobbes y Spinoza

Thomas Hobbes (1588-1679): En Leviatdn, Hobbes redefine la justicia en términos de un contrato social.
Para él, en el estado de naturaleza, los seres humanos viven en una condicién de guerra constante, y la justicia
no existe hasta que se establece un soberano absoluto mediante un pacto social. La justicia, en este modelo,
es obediencia a las leyes emanadas del soberano.

Baruch Spinoza (1632-1677): Aunque comparte la idea de un orden racional, Spinoza difiere al integrar la
justicia con la libertad y el derecho natural. Para él, la justicia no es solo obedecer las leyes, sino garantizar la
convivencia pacifica en un Estado que respete la autonomia de sus ciudadanos.

3.2. ElEmpirismo: Locke y Hume

John Locke (1632-1704): Locke, en su Segundo tratado sobre el gobierno civil, sitda la justicia en el respeto a
los derechos naturales de |a vida, la libertad y la propiedad. Critica el absolutismo hobbesiano y aboga por un
gobierno limitado que derive su legitimidad del consentimiento de los gobernados.

David Hume (1711-1776): Desde una perspectiva empirista, Hume analiza la justicia como una convencién
social necesaria para asegurar la cooperacion y el bienestar. Para él, |a justicia no es un principio universal o
natural, sino el resultado de practicas humanas adaptadas a las necesidades de la sociedad.

Conclusién: El recorrido desde la medievalidad hasta la modernidad muestra cdmo la justicia evoluciona de un
orden divino a un principio racional y ético. Kant culmina este desarrollo al definir la justicia como un ideal
universal basado en la libertad y la dignidad humana, integrando la razén y la moral en un marco que sigue
guiando la reflexién sobre la politica y el derecho en la modernidad y mas alla.



Panoramica de la filosofia Contempordnea (Bloque Ill): El problema de la
realidad.

El idealismo trascendental kantiano supondra un antes y un después en la filosofia. La metafisica hasta
entonces habia sido la ciencia primera, la disciplina por excelencia de la filosofia. Sin embargo, el giro
copernicano kantiano abrird una brecha que, adn hoy, no parece poder cerrarse.

1. Kanty el idealismo aleman.

Para Kant, la realidad ya no es una cuestién objetiva: no podemos conocer las cosas de forma objetiva, sino
‘contaminadas’, mediadas por nuestra percepcion. En definitiva, el conocimiento ya no es nouménico, sino
fenoménico. Este problema sera el origen de todas las discusiones de uno de los periodos mas fructiferos de la
filosofia alemana: el idealismo aleman. Jacobi, Fichte, Schelling... tratardn de dar respuesta a esta
problemdtica. También lo intentardn Hegel, con su sistema de la dialéctica (en la que el Espiritu absoluto se
desenvuelve a través de un proceso de tesis, antitesis y sintesis/aufhebung ); y Schopenhauer, quien intentard
acceder a la realidad objetiva rasgando el velo de Maya a través de la voluntad.

2. Lafilosofia del romanticismo: Marx y Nietzsche.

Los dos dltimos autores, Hegel y Schopenhauer, influirdn notablemente en las dos figuras mas relevantes del
canon filoséfico de la ultima mitad del s. XIX., Marx y Nietzsche, respectivamente. El primero vera la realidad
como un desenvolvimiento de esa tesis, antitesis y sintesis hegeliana. La realidad también avanza gracias al
conflicto, a la tensidn. Pero en Marx no se trata del espiritu absoluto, sino de manos puramente humanas, de la
tensién entre poseedores de medios y trabajadores.

Por otro lado, en Nietzsche la voluntad también serd esencial a la realidad. Hay un matiz respecto de
Schopenhauer, porque la voluntad, en Nietzsche, no es voluntad de saber, sino voluntad de poder. Nietzsche
cuestionard todo lo que entendemos por verdadero y seguro, de manera que se abrird una nueva brecha
epistemoldgica en el s. XX.

3. Els. XXy sus escuelas.

Una de las primeras escuelas del s. XX serd la fenomenologia husserliana. Husserl intentara das respuesta a
todas las incdgnitas del conocimiento por medio de la reduccion fenomenoldgica (epokhé). A través de ella,
pretende estudiar el modo en el que pre-comprendemos la realidad, intentando llegar a las cosas mismas. En
esta misma linea ird el proyecto del primer Heidegger, con la publicacién de Ser y tiempo, aunque centrandose
mas en lo ontoldgico.

Heredero del proyecto heideggeriano sera Gadamer. La hermenéutica de Gadamer serd quien intente reponer
los conceptos de verdad y método para las ciencias humanas (arte, historia y filosofia, fundamentalmente). De



esta manera, pretende restituir el estatus de ‘ciencia’ a estas disciplinas, puesto en duda por el positivismo
I6gico de origen Wittgensteiniano.

Por ultimo, el siglo XX también estd atravesado por la propuesta postmoderna de Vattimo y Lyotard, entre
otros. Segun algunos autores, podriamos resumir a la postmodernidad con el axioma ‘No hay hechos, solo
interpretaciones de los hechos’. Esto dard lugar al pensamiento débil de Gianni Vattimo o a la supresién de los
grandes relatos que Lyotard intenta en La condicién posmoderna.

A esta ultima obra reaccionaron autores como Habermas (con El discurso filoséfico de la modernidad) v,
recientemente, corrientes realistas (como el Realismo especulativo o el Nuevo Realismo).





