
1 

 

    



2 

 

Índice 

 
                       1                                                                              BIOGRAFÍA 

2                                                                              VIDA Y OBRA DE PHILIPPA FOOT   

4                                                                              PLANTEAMIENTOS CENTRALES     

5                                                                              RACIONALIDAD DE LA MORALIDAD 

7                                                                              CRÍTICA A LA ÉTICA DE PHILIPPA    



3 

 

Philippa Foot 
 

Philippa Foot (1920-2010) fue una filósofa británica conocida por sus contribuciones a la 

filosofía moral, particularmente en el campo de la ética. Fue una figura destacada en el 

desarrollo de la ética de la virtud, una teoría moral que enfatiza el cultivo de las virtudes 

o el carácter moral como base para el comportamiento ético.  
Foot nació en Owston Ferry, Lincolnshire, Inglaterra. Se formó en estudios como la 

filosofía, economía o política en 

Somerville College, Oxford, y luego 

trabajó como maestra y tutora. En los 

primeros años de su carrera, Foot se 

centró principalmente en la filosofía 

antigua, especialmente en las obras de 

Aristóteles. Sin embargo, más tarde 

cambió su atención a la ética 

contemporánea e hizo contribuciones 

significativas a la filosofía moral. En 

Oxford, estaba acompañada por 

Elizabeth Anscombe, Mary M Uno de 

los primeros contactos que se suele 

tener con la autora a través de la 

filosofía es mediante su dilema del 

tranvía. Este dilema es un experimento 

mental conocido y del que surgieron 

muchas variantes. En 1967 ve la luz por 

primera vez a través de su creadora. 
Foot, aparte de trabajar la filosofía 

moral, también se muestra interesada 

en la filosofía analítica. Suele estar 

relacionada con Wittgenstein, pero ella 

misma reconoce que quien la introdujo 

en ese estilo de filosofía fue su 

compañera Anscombe. Al ser esta 

discípula de Wittgenstein, es más fácil 

asumir y aproximarse a las relaciones 

que suelen establecerse entre la filosofía practicada por Foot y sus influencias 

wittgensteinianas. Uno de los primeros contactos que se suele tener con la autora a 

través de la filosofía es mediante su dilema del tranvía. Este dilema es un experimento 

mental muy conocido y del cual han surgido muchas variantes del mismo. En 1967 ve la 

luz por primera vez a través de su creadora Foot: 

"Un tranvía corre fuera de control por una vía. En su camino se hallan cinco personas 

atadas a la vía por un filósofo malvado. Afortunadamente, es posible accionar un botón 

que encaminará al tranvía por una vía diferente, por desgracia, hay otra persona atada 

a ésta. ¿Debería pulsarse el botón?" 



4 

 

✓ El objetivo de este dilema era poner sobre la mesa la ética de las virtudes como 

una corriente del estudio de la moral y competir la hegemonía de otras teorías 

éticas más prestigiosas, en concreto, el utilitarismo. Este dilema, desde un punto de 

vista utilitarista, tenía una solución muy fácil: Era un imperativo moral pulsar el 

botón y matar tan sólo a una persona, salvando así a las otras cinco. Por un mero 

cálculo racional, el valor de la vida de esos cinco individuos era superior al valor 

de la vida de un individuo y, por lo tanto, la acción correcta era accionar el botón. 

No obstante, esto no era así con la ética de la virtud, ya que esta corriente de 

pensamiento afirmaba que la moral surge de rasgos internos de las personas, las virtudes, 

en consecuencia, no depende del acto, ni de las reglas. La ética de la virtud era 

especialmente crítica con el consecuencialismo, pues para Philippa Foot, el fin no podía 

jamás justificar los medios. La respuesta al dilema del tranvía, desde un prisma de la ética 

de la virtud, pasaría necesariamente por la versión opuesta al utilitarismo: 

Apretar el botón y pasar por la otra vía, constituiría una participación en el mal moral, 

haciendo que el sujeto sea parcialmente responsable de la muerte, mientras que, si no 

hiciese nada, nadie sería responsable de esas muertes, por lo que, la opción más 

deseable, sería no apretar el botón y dejar que el tren arrolle a las cinco personas 

El dilema del tranvía será el escenario de combate entre diversas corrientes de estudio 

de la moral: La ética de la virtud, que afirmaba que la moral surge de los rasgos internos 

de las personas, las virtudes, en contraposición a la deontología1, donde la moral surgiría 

de las normas, y del consecuencialismo2, donde la moral depende del resultado del 

acto. Estos tres enfoques de la moral tendrían distintas formas de abordar, tanto este 

dilema moral, como todas las modificaciones que se hizo de éste a posteriori por otros 

autores. Además, el dilema del tranvía tuvo otras aplicaciones con problemas modernos, 

destaca su uso para generar patrones de comportamiento humano en la toma de 

decisiones de vehículos de conducción automática, tecnología de drones bélicos con 

inteligencia artificial basada en estándares humanos para minimizar el daño o en 

protocolos de ética médica que dicten las decisiones en casos genéricos sobre vidas 

humanas. Sus dos planteamientos centrales se suelen definir como no-cognoscitivismo y 

la distinción entre metaética y ética normativa. 

 El no-cognoscitivismo sostiene que los juicios morales no responden al paradigma 

verdadero/falso, porque no existen hechos morales en la realidad a los que 

referirlos, como sucede contrariamente con las proposiciones científicas, que sí 

pueden demostrarse en relación con cosas observables. Un antecedente del no-

cognitivismo es David Hume, quien ponía en evidencia la denominada “falacia 

naturalista”, consistente en derivar juicios normativos de supuestas verdades 

observables. Hume, por ejemplo, atacaba el concepto de naturaleza humana, 

que le parecía un constructo elaborado por aquellos que querían construir un 

sistema de preceptos derivados de lo que ellos pensaban que es la naturaleza 

humana, un concepto para él espurio. Un ejemplo de esta derivación de juicios 

normativos desde observaciones factuales, por ejemplo, consistiría en afirmar que, 

si la mayor parte de las personas contraen matrimonio y tienen hijos, entonces 

existe un deber de casarse y procrearse. 

 La segunda propuesta de Moore, para intentar resolver los retos de la falacia 

naturalista, es que hay que distinguir entre metaética y ética normativa. La 

metaética se ocupa de los conceptos morales, esto es, del significado de 

“bueno”, “malo”, o “correcto”, así como de la manera de estructurar los juicios 

morales para que sean consistentes. La ética normativa, por su parte, se ocupa 

que cómo actuar en determinadas circunstancias: por ejemplo, cuando es moral  



5 

 

 practicar la eutanasia activa. Moore explica que es preciso primero construir un 

buen edificio metaético antes de pasar a la ética normativa, porque de lo 

contrario se incurre en proposiciones injustificadas que incurren en la falacia 

naturalista. 

Con este antecedente, se puede imaginar a qué se han dedicado gran parte de los 

filósofos del pasado siglo: fundamentalmente al debate acerca de conceptos meta-

éticos3. Foot se enfrenta precisamente al no- cognoscitivismo, entre otras cosas por el 

alejamiento que supone de las cuestiones prácticas, las que son de verdadero interés 

para las personas: 

"Mirando hacia atrás . . . uno puede sorprenderse y sentirse un poco triste de que este 

conflicto en particular, sobre "hechos y valores", haya ocupado tanto de nuestro tiempo. 

Parece que nos precipitamos al campo sin esperar a mapear el territorio supuestamente 

en disputa, dispuestos a morir por alguna tesis sobre elogio o aprobación, sobre actitudes 

proactivas o evaluación antes de que alguien hubiera hecho un trabajo muy detallado 

sobre lo específico y muy diferente, conceptos involucrados”. 

Foot tiene como propósito construir puentes entre ambos ámbitos, valores y hechos. A lo 

largo de su trayectoria profesional varió sus puntos de vista, pero no cambió 

sustancialmente su objetivo: desentrañar la naturaleza de la moral, proveer de razones 

para actuar moralmente e incluso discutir cómo proceder ante determinados dilemas 

morales. Al final de su carrera se planteaba una cuestión recurrente entre algunos 

filósofos: 

“Se me ha hecho la pregunta muy pertinente sobre dónde todo esto deja disputas sobre 

cuestiones morales sustanciales. ¿Realmente creo que he descrito un método para 

resolverlos todos? La respuesta adecuada es que nada está resuelto, pero todo se deja 

como estaba. 

 La racionalidad de la moralidad - "¿Por qué ser morales? 

A través de la división de los conceptos éticos "densos" y "ligeros", Philippa Foot se 

cuestiona la racionalidad de la moralidad y trata de dar respuesta a la pregunta de por 

qué los seres humanos son morales (Que, a su vez, se divide en las preguntas "¿Por qué 

son justos?", "¿Por qué son templados?", etc.). 

Su dedicación a esta pregunta fue de por vida, pues aparece en prácticamente todas 

sus obras. En su obra Natural Beliefs, ella había argumentado que las virtudes recibidas 

(coraje, templanza, justicia, etc.) se cultivan racionalmente y que, por lo tanto, era 

racional actuar de acuerdo con ellas. Los conceptos éticos "densos" que ella enfatizó (sin 

usar esta expresión) en su defensa del carácter cognitivo del juicio moral se asociaron 

con tales rasgos cultivados racionalmente, es decir, las virtudes; así es como difieren de 

las descripciones de acción elegidas al azar. El punto crucial fue que la diferencia entre 

"acción justa" y "acción realizada el martes" (por ejemplo) no era una cuestión de 

significado "emotivo", como en Ayer y Stevenson, o una característica imperativa 

secreta, como en Hare.  

Quince años más tarde, en el ensayo "Morality as a System of Hypothetical Imperatives" 

invirtió esto cuando se trataba de justicia y benevolencia, es decir, las virtudes que se 

refieren especialmente a otras personas. Aunque todos tienen motivos para cultivar 

valor, templanza y prudencia, independientemente de lo que la persona desee o valore, 

la racionalidad de los actos justos y benevolentes debe, según ella, recurrir a 

motivaciones contingentes. 



6 

 

1: La deontología es la parte de la ética que trata de los deberes y principios que afectan 

a una profesión 

Aunque muchos consideraron que la tesis fue impactante, en su (entonces) relato, debe 

ser, en cierto sentido, inspiradora: en una famosa reinterpretación de un comentario de 

Kant, ella dice que "No somos reclutas en el ejército de virtud, sino voluntarios" el hecho 

de que no tengamos nada que decir en prueba de la irracionalidad de al menos 

algunas personas injustas no debería alarmarnos en nuestra propia defensa y cultivo de 

justicia y benevolencia: "No golpeó a los ciudadanos de Leningrado que su devoción a 

la ciudad y su gente durante los terribles años del asedio fue contingente". 

En su libro Natural Goodness intenta una línea diferente. La pregunta de "¿Qué tenemos 

más razones para hacer?", está vinculada a la idea del buen funcionamiento de la razón 

práctica. Esto, a su vez, está ligado a la idea de que la especie de un animal 

proporciona una medida de lo bueno y lo malo en las operaciones de sus partes y 

facultades. Así como uno tiene que saber con qué tipo de animal está tratando, por 

ejemplo, para decidir si su vista es buena o mala, la cuestión de si la razón práctica de un 

sujeto está bien desarrollada, depende del tipo de animal que sea. (Esta idea se 

desarrolla a la luz de una concepción de tipos o especies de animales con contenido 

"evaluativo", que puede criticarse por motivos biológicos contemporáneos; aunque es 

discutible, incluso sobre esa base, muy arraigada en cognición humana.) En nuestro 

caso, lo que constituye una razón práctica bien constituida, depende del hecho de que 

"Somos seres humanos caracterizados por ciertas posibilidades de emoción y deseo, 

cierta anatomía, organización neurológica..." 

Cuando se da este paso, se puede defender la racionalidad de las consideraciones 

morales de una manera nueva. Los seres humanos comienzan con la convicción de que 

la justicia es una virtud genuina. Por lo tanto, la convicción de que la razón práctica 

humana bien constituida opera con consideraciones de justicia significa que tener en 

cuenta a otras personas de esa manera es "cómo viven juntos los seres humanos". (El 

pensamiento de que así es como viven debe entenderse en un sentido compatible con 

que los individuos reales no lo hacen, igual que los dentistas entienden que "los seres 

humanos tienen dientes" de una manera compatible con muchas personas que tienen 

menos). No hay nada incoherente en el pensamiento de que el cálculo práctico que 

tenga en cuenta a los demás y su bien pueda caracterizar a algún tipo de animal 

racional y social. 

Similarmente, por supuesto, no hay nada incoherente en la idea de una forma de vida 

racional dentro de la cual tales consideraciones sean ajenas; donde solo pueden 

imponerse dañando y perturbando a la persona individual. No hay nada analítico sobre 

la racionalidad de la justicia y la benevolencia. Más bien, la convicción humana de que 

la justicia es una virtud y que las consideraciones de justicia son razones genuinas para la 

acción, es la convicción de que el tipo de ser racional que somos, es decir, los seres 

humanos, es del primer tipo. No hay razón para pensar que semejante tipo de 

animalidad racional es imposible, por lo que no hay razón para sospechar que las 

consideraciones de justicia son fraudes. 

Por supuesto, se podría sugerir que este no es precisamente el caso, que los seres 

humanos son del segundo tipo y, por lo tanto, que la justicia y la benevolencia que 

estimamos son artificiales y falsas. Philippa Foot sostendría que las consideraciones de 

masculinidad y feminidad son artificiales y falsas; Son asuntos de "mera convención", que 

tienden a apartar una de las cosas principales. Siendo así como es la justicia, fue la 

posición de los "inmoralistas" platónicos y Trekímaco, y siendo así con benevolencia, fue 

la opinión de Friedrich Nietzsche. 



7 

 

En el caso de Callicles y Nietzsche, esto aparentemente debe demostrarse afirmando 

que la justicia y la benevolencia, respectivamente, solo pueden ser inculcadas al 

deformar el aparato emocional del individuo. El libro termina tratando de desactivar la 

evidencia que Nietzsche trae contra lo que podría llamarse "La posición del sentido 

común". 

Ella acepta la premisa básica de que una forma de vida que solo se puede inculcar 

dañando las pasiones del individuo, llenando una con remordimiento y resentimiento no 

es cierta. Emplea exactamente la forma nietzscheana de argumentación contra ciertas 

formas de feminidad, por ejemplo, o formas exageradas de aceptación de la etiqueta. 

Justicia y benevolencia, afirma, sin embargo, "se adapta" a los seres humanos, y "no hay 

razón para aceptar la crítica de Callicles o Nietzsche en este caso", en palabras de la 

propia autora. 

Foot argumentó que el juicio moral debe basarse en las virtudes o los vicios que se 

muestran en una situación determinada, en lugar de depender únicamente de las reglas 

o las consecuencias. Ella creía que las virtudes son rasgos de carácter que promueven el 

florecimiento humano y que el comportamiento ético debe basarse en el desarrollo y 

ejercicio de estas virtudes. 

Además de su trabajo sobre la ética de la virtud, Foot también hizo contribuciones a 

otras áreas de la filosofía, incluida la filosofía de la mente y la filosofía de la acción. 

Ocupó cargos académicos en varias universidades, incluida Oxford, donde se convirtió 

en becaria del Somerville Collage. 

El trabajo de Philippa Foot sigue siendo muy apreciado e influyente en la filosofía moral 

contemporánea. Su énfasis en las virtudes y el carácter ha brindado una valiosa 

alternativa a las teorías tradicionales centradas en el deber o las consecuencias, 

estimulando debates y discusiones en curso en el campo de la ética. 

Robert Loudon en su obra “On Some of Virtue Ethics”, 1984 critica la ética de las virtudes 

que Philippa Foot defiende: es común para los teóricos de la virtud enfocarse sobre los 

agentes buenos o malos más que los actos correctos o incorrectos. Fijarse en agentes 

buenos o malos, implica para los teóricos de la virtud estar forzados a no-resaltar los 

actos discretos en favor de caracterizar modelos de comportamiento a largo plazo.” 

Otras críticas que ha recibido la ética de las virtudes y, en concreto, Philippa Foot, es que 

el concepto de virtud es un concepto ambiguo y abstracto, que depende del contexto. 

Aristóteles propuso un modelo de nueve virtudes, mientras que Walter Kaufmann propuso 

otro sistema con tan solo cuatro. No hay consenso teórico sobre las virtudes, ya que es 

difícil y volátil, por lo que lo racional es actuar según los resultados esperados de las 

acciones y no según la supuesta moralidad intrínseca de las acciones o su virtuosidad, 

como defendían los teóricos de la ética de la virtud. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                         2Bach humanidades 

                                                                                                                         Natalia Díaz Mora 


