


BIOGRAFIA

VIDA Y OBRA DE PHILIPPA FOOT
PLANTEAMIENTOS CENTRALES
RACIONALIDAD DE LA MORALIDAD
CRITICA A LA ETICA DE PHILIPPA




Philippa Foot (1920-2010) fue una fildésofa britdnica conocida por sus contribuciones a la

filosofia moral, particularmente en el campo de la ética. Fue una figura destacada en el
desarrollo de la ética de la virtud, una teoria moral que enfatiza el cultivo de las virtudes
o el cardcter moral como base para el comportamiento ético.

Foot nacio en Owston Ferry, Lincolnshire, Inglaterra. Se formé en estudios como la
filosofia, economia o politica en
Somerville College, Oxford, y luego
trabajé como maestra y tutora. En los
primeros anos de su carrera, Foot se
centrd principalmente en la filosofia
antigua, especialmente en las obras de
Aristoteles. Sin embargo, mdas tarde
cambid su atencidn ala ética
contempordnea e hizo contribuciones
significativas a la filosofia moral. En
Oxford, estaba acompanada por
Elizabeth Anscombe, Mary M Uno de
los primeros contactos que se suele
tener con la autora a fravés de la
filosofia es mediante su dilema del
tranvia. Este dilema es un experimento
mental conocido y del que surgieron
muchas variantes. En 1967 ve la luz por
primera vez a través de su creadora.

Fooft, aparte de trabajar la filosofia
moral, también se muestra interesada
en la filosofia analitica. Suele estar
relacionada con Wittgenstein, pero ella
misma reconoce que quien la infrodujo
en ese estilo de filosofia fue su
companera Anscombe. Al ser esta 2
discipula de Wittgenstein, es mas facil
asumir y aproximarse a las relaciones
gue suelen establecerse entre la filosofia practicada por Foot y sus influencias
wittgensteinianas. Uno de los primeros contactos que se suele tener con la autora a
través de la filosofia es mediante su dilema del franvia. Este dilema es un experimento
mental muy conocido y del cual han surgido muchas variantes del mismo. En 1967 ve la
luz por primera vez a tfravés de su creadora Foof:

"Un franvia corre fuera de control por una via. En su camino se hallan cinco personas
atadas a la via por un filésofo malvado. Afortunadamente, es posible accionar un botén
que encaminard al tranvia por una via diferente, por desgracia, hay otra persona atada
a ésta. gDeberia pulsarse el botéone"




una corriente del estudio de la moral y competir la hegemonia de otras teorias
éticas mas prestigiosas, en concreto, el utilitarismo. Este dilema, desde un punto de
vista utilitarista, tenia una solucion muy fdcil: Era un imperativo moral pulsar el
botdn y matar tan sélo a una persona, salvando asi a las otras cinco. Por un mero
cdlculo racional, el valor de la vida de esos cinco individuos era superior al valor
de la vida de un individuo v, por lo tanto, la accién correcta era accionar el boton.

No obstante, esto no era asi con la ética de la virtud, ya que esta corriente de
pensamiento afirmaba gue la moral surge de rasgos internos de las personas, las virtudes,
en consecuencia, no depende del acto, ni de las reglas. La ética de la virtud era

de la virtud, pasaria necesariamente por la version opuesta al utilitarismo:

Apretar el boton y pasar por la otfra via, constituiria una participacion en el mal moral,
haciendo que el sujeto sea parcialmente responsable de la muerte, mientras que, si No
hiciese nada, nadie seria responsable de esas muertes, por lo que, la opcidn mds
deseable, seria no apretar el botdn y dejar que el tren arrolle a las cinco personas

El dilema del tranvia serd el escenario de combate entre diversas corrientes de estudio
de la moral; La ética de la virtud, que afirmaba que la moral surge de los rasgos internos
de las personas, las virtudes, en contraposicion a la deontologiai, donde la moral surgiria
de las normas, y del consecuencialismoz, donde la moral depende del resultado del
acto. Estos tres enfoques de la moral tendrian distintas formas de abordar, tanto este
dilema moral, como todas las modificaciones que se hizo de éste a posteriori por otros
autores. Ademds, el dilema del tranvia tuvo otras aplicaciones con problemas modernos,
destaca su uso para generar patrones de comportamiento humano en la foma de
decisiones de vehiculos de conduccion automdtica, tecnologia de drones bélicos con
inteligencia artificial basada en estdndares humanos para minimizar el dano o en
protocolos de ética médica que dicten las decisiones en casos genéricos sobre vidas
humanas. Sus dos planteamientos centrales se suelen definir como no-cognoscitivismo y
la distincion entre metaética y ética normativa.

+ El no-cognoscitivismo sostiene que los juicios morales no responden al paradigma
verdadero/falso, porque no existen hechos morales en la realidad a los que
referirlos, como sucede contrariamente con las proposiciones cientificas, que si
pueden demostrarse en relacion con cosas observables. Un antecedente del no-
cognitivismo es David Hume, quien ponia en evidencia la denominada “falacia
naturalista”, consistente en derivar juicios normativos de supuestas verdades
observables. Hume, por ejemplo, atacaba el concepto de naturaleza humana,
que le parecia un constructo elaborado por aquellos que querian construir un
sistema de preceptos derivados de lo que ellos pensaban que es la naturaleza
humana, un concepto para él espurio. Un ejemplo de esta derivaciéon de juicios
normativos desde observaciones factuales, por ejemplo, consistiria en afirmar que,
si la mayor parte de las personas contraen matrimonio y tienen hijos, entonces
existe un deber de casarse y procrearse.

+ La segunda propuesta de Moore, para intfentar resolver los retos de la falacia
naturalista, es que hay que distinguir entre metaética y ética normativa. La
metaética se ocupa de los conceptos morales, esto es, del significado de
“bueno”, “malo”, o “correcto”, asi como de la manera de estructurar los juicios
morales para que sean consistentes. La ética normativa, por su parte, se ocupa
que como actuar en determinadas circunstancias: por ejemplo, cuando es moral




+ practicar la eutanasia activa. Moore explica que es preciso primero construir un
buen edificio metaético antes de pasar a la ética normativa, porque de lo
conftrario se incurre en proposiciones injustificadas que incurren en la falacia
naturalista.

Con este antecedente, se puede imaginar a qué se han dedicado gran parte de los

filosofos del pasado siglo: fundamentalmente al debate acerca de conceptos meta-
éticos3. Foot se enfrenta precisamente al no- cognoscitivismo, entfre ofras cosas por el
alejamiento que supone de las cuestiones practicas, las que son de verdadero interés
para las personas:

"Mirando hacia atrds . . . uno puede sorprenderse y sentirse un poco friste de que este
conflicto en particular, sobre "hechos y valores", haya ocupado tanto de nuestro tiempo.
Parece que nos precipitamos al campo sin esperar a mapear el territorio supuestamente
en disputa, dispuestos a morir por alguna tesis sobre elogio o aprobacion, sobre actitudes
proactivas o evaluacion antes de que alguien hubiera hecho un trabajo muy detallado
sobre lo especifico y muy diferente, conceptos involucrados”.

Foot tiene como propdsito construir puentes entre ambos dmbitos, valores y hechos. A lo
largo de su trayectoria profesional varid sus puntos de vista, pero no cambid
sustancialmente su objetivo: desentranar la naturaleza de la moral, proveer de razones
para actuar moralmente e incluso discutir cdmo proceder ante determinados dilemas
morales. Al final de su carrera se planteaba una cuestion recurrente entre algunos
filosofos:

“Se me ha hecho la pregunta muy pertinente sobre dénde todo esto deja disputas sobre
cuestiones morales sustanciales. 3Realmente creo que he descrito un método para
resolverlos todos? La respuesta adecuada es que nada estd resuelto, pero todo se deja
como estaba.

+ Laracionalidad de la moralidad - ";Por qué ser morales?

A través de la division de los conceptos éticos "densos" y "ligeros”, Philippa Foot se
cuestiona la racionalidad de la moralidad y trata de dar respuesta a la pregunta de por
qué los seres humanos son morales (Que, a su vez, se divide en las preguntas "sPor qué
son justose"”, "sPor qué son templados?”, etc.).

Su dedicacidén a esta pregunta fue de por vida, pues aparece en prdcticamente todas
sus obras. En su obra Natural Beliefs, ella habia argumentado que las virtudes recibidas
(corqje, templanza, justicia, etc.) se cultivan racionalmente y que, por lo tanto, era
racional actuar de acuerdo con ellas. Los conceptos éticos "densos” que ella enfatizo (sin
usar esta expresion) en su defensa del cardcter cognitivo del juicio moral se asociaron
con tales rasgos cultivados racionalmente, es decir, las virtudes; asi es como difieren de
las descripciones de accién elegidas al azar. El punto crucial fue que la diferencia entre
"acciodn justa" y "accién realizada el martes” (por ejemplo) no era una cuestion de
significado "emotivo”, como en Ayer y Stevenson, o una caracteristica imperativa
secreta, como en Hare.

Quince anos mds tarde, en el ensayo "Morality as a System of Hypothetical Imperatives"
invirtié esto cuando se trataba de justicia y benevolencia, es decir, las virtudes que se
refieren especialmente a otras personas. Aunque todos tienen motivos para cultivar
valor, templanza y prudencia, independientemente de lo que la persona desee o valore,
la racionalidad de los actos justos y benevolentes debe, segun ella, recurrir a
motivaciones contingentes.




1:-La deontologia es la parte de la ética que trata de los deberes y principios que afectan
a una profesion

Aungue muchos consideraron que la tesis fue impactante, en su (entonces) relato, debe
ser, en cierto sentido, inspiradora: en una famosa reinterpretacion de un comentario de
Kant, ella dice que "No somos reclutas en el ejército de virtud, sino voluntarios" el hecho
de que no tengamos nada que decir en prueba de la irracionalidad de al menos
algunas personas injustas no deberia alarmarnos en nuestra propia defensa y cultivo de
justicia y benevolencia: "No golped a los ciudadanos de Leningrado que su devocion a
la ciudad y su gente durante los terribles anos del asedio fue contingente”.

En su libro Natural Goodness intenta una linea diferente. La pregunta de "sQué fenemos
mAs razones para hacer?", estd vinculada a la idea del buen funcionamiento de la razén
prdctica. Esto, a su vez, estd ligado a la idea de que la especie de un animal
proporciona una medida de lo bueno y lo malo en las operaciones de sus partes y
facultades. Asi como uno tiene que saber con qué tipo de animal estd tratando, por
ejemplo, para decidir si su vista es buena o mala, la cuestion de si la razédn practica de un
sujeto estd bien desarrollada, depende del tipo de animal que sea. (Esta idea se
desarrolla a la luz de una concepcidn de tipos o especies de animales con contenido
"evaluativo"”, que puede criticarse por motivos bioldgicos contempordneos; aunque es
discutible, incluso sobre esa base, muy arraigada en cognicidén humana.) En nuestro
caso, lo que constituye una razéon prdctica bien constituida, depende del hecho de que
"Somos seres humanos caracterizados por ciertas posibilidades de emocion y deseo,
cierta anatomia, organizacion neuroldgica...”

Cuando se da este paso, se puede defender la racionalidad de las consideraciones
morales de una manera nueva. Los seres humanos comienzan con la conviccion de que
la justicia es una virtud genuina. Por lo tanto, la conviccidn de que la razdon prdctica
humana bien constituida opera con consideraciones de justicia significa que tener en
cuenta a otras personas de esa manera es "cdmo viven juntos los seres humanos'. (El
pensamiento de que asi es como viven debe entenderse en un sentido compatible con
que los individuos reales no lo hacen, igual que los dentistas enfienden que "los seres
humanos tienen dientes" de una manera compatible con muchas personas que tienen
menos). No hay nada incoherente en el pensamiento de que el cdlculo practico que
tenga en cuenta alos demdas y su bien pueda caracterizar a algun tipo de animal
racional y social.

Similarmente, por supuesto, no hay nada incoherente en la idea de una forma de vida
racional dentro de la cual tales consideraciones sean ajenas; donde solo pueden
imponerse danando y perturbando a la persona individual. No hay nada analitico sobre
la racionalidad de la justicia y la benevolencia. Md&s bien, la conviccidon humana de que
la justicia es una virtud y que las consideraciones de justicia son razones genuinas para la
accion, es la conviccion de que el tipo de ser racional que somos, es decir, los seres
humanos, es del primer tipo. No hay razdn para pensar que semejante tipo de
animalidad racional es imposible, por lo que no hay razén para sospechar que las
consideraciones de justicia son fraudes.

Por supuesto, se podria sugerir que este no es precisamente el caso, que los seres
humanos son del segundo tipo vy, por lo tanto, que la justicia y la benevolencia que
estimamos son artificiales y falsas. Philippa Foot sostendria que las consideraciones de
masculinidad y feminidad son artificiales y falsas; Son asuntos de "mera convencion”, que
tienden a apartar una de las cosas principales. Siendo asi como es la justicia, fue la
posicidon de los "inmoralistas” platénicos y Trekimaco, y siendo asi con benevolencia, fue
la opinidn de Friedrich Nietzsche.

6




En el caso de Cadllicles y Nietzsche, esto aparentemente debe demostrarse afirmando
que la justicia y la benevolencia, respectivamente, solo pueden ser inculcadas al
deformar el aparato emocional del individuo. El libro termina tfratando de desactivar la
evidencia que Nietzsche trae contra lo que podria llamarse "La posicion del sentido
comun".

Ella acepta la premisa bdsica de que una forma de vida que solo se puede inculcar
danando las pasiones del individuo, llenando una con remordimiento y resentimiento no
es cierta. Emplea exactamente la forma nietzscheana de argumentacion contra ciertas
formas de feminidad, por ejemplo, o formas exageradas de aceptacion de la etiqueta.
Justicia y benevolencia, afirma, sin embargo, "se adapta" a los seres humanos, y "no hay
razon para aceptar la critica de Callicles o Nietzsche en este caso", en palabras de la
propia autora.

Foot argumentd que el juicio moral debe basarse en las virtudes o los vicios que se
muestran en una situacion determinada, en lugar de depender Unicamente de las reglas
o las consecuencias. Ella creia que las virtudes son rasgos de cardcter que promueven €l
florecimiento humano y que el comportamiento ético debe basarse en el desarrollo y
ejercicio de estas virtudes.

Ademds de su trabajo sobre la ética de la virtud, Foot también hizo contribuciones a
otfras dreas de la filosofia, incluida la filosofia de la mente vy la filosofia de la accion.
Ocupd cargos académicos en varias universidades, incluida Oxford, donde se convirtié
en becaria del Somerville Collage.

El frabajo de Philippa Foot sigue siendo muy apreciado e influyente en la filosofia moral
contempordnea. Su énfasis en las virtudes y el cardcter ha brindado una valiosa
alternativa a las teorias tradicionales centradas en el deber o las consecuencias,
estimulando debates y discusiones en curso en el campo de la ética.

Robert Loudon en su obra “On Some of Virtue Ethics”, 1984 critica la ética de las virtudes
que Philippa Foot defiende: es comuUn para los tedricos de la virtud enfocarse sobre los
agentes buenos o malos mds que los actos correctos o incorrectos. Fijarse en agentes
buenos o malos, implica para los tedricos de la virtud estar forzados a no-resaltar los
actos discretos en favor de caracterizar modelos de comportamiento a largo plazo.”
Otras criticas que ha recibido la ética de las virtudes y, en concreto, Philippa Foot, es que
el concepto de virtud es un concepto ambiguo y abstracto, que depende del contexto.
Aristoteles propuso un modelo de nueve virtudes, mientras que Walter Kaufmann propuso
otro sistema con tan solo cuatro. No hay consenso tedrico sobre las virtudes, ya que es
dificil y voldtil, por lo que lo racional es actuar segun los resultados esperados de las
acciones y no segun la supuesta moralidad intrinseca de las acciones o su virfuosidad,
como defendian los tedricos de la ética de la virtud.

2Bach humanidades
Natalia Diaz Mora




